La Huavylia de Antabamba,
expresion de resistencia
cultural







©La Huaylia de Antabamba, expresion de resistencia cultural.
©Alfredo Sumi Arapa

Primera edicion, 2025.

Deposito legal en la Biblioteca Nacional del Perti 2025-15031
Se termind de imprimir en la imprenta

Abancay-Peru



Indice
INtrOAUCCION ...t e e 6

CONTEXTO DE DESARROLLO DE LA HUAYLIA

La provincia de Antabamba ..................ccooiie 9
El conjunto de las festividades de Antabamba.................. 10
Diversidad de Huaylias..............ooooiiiiiiiiiiiiiieen, 11
Resistencia a través del arte...............coooeiiiiiiiiiiiin.. 12

Politica de represion y dogmatica.................oeeevveeeenvenennnn 17
El lejano Qhapaq Raymi y lanavidad............................ 18
LA ESTAMPA ARTIiSTICA DE LA HUAYLiA

(Qué es Huaylia?........oooovieiiieiieiieiececeee e 20
Definicion artistica..........oovveiiiiiiiiiiiiiiiieee 21
Componentes de la tropa de Huaylia.............................. 26

SECUENCIA DE ACTIVIDADES DE LA HUAYLIA

Tiyarichi.......ooooii i 29
AdOracion. ... ....oooiii i 30
Pascua. ... ..o 32
Junta. ... 35
Atipanakuy o takanakuy................ooocii 36



Introduccion

La identidad cultural en general, y el arte en particular de los
pueblos del Pert profundo no estd debidamente tratada en los
centros académicos profesionales del Estado peruano; se lo toma
como actividades folkléricas de poblaciones de menor valor que
sirve para recrear a sus integrantes que eventualmente puede
resultar exético y atractivo, pero que pasada la actividad no
queda nada. O en otro caso, que la cultura lo tienen solamente
las sociedades modernas puesto que solo se puede generar en un
centro académico profesional o por personas cultas. Sin
embargo, nosotros lo tomamos la cultura como manifestacion de
la mas alta importancia para la existencia de los grupos sociales
y que les permite mantener su forma de vida singular frente a
otros pueblos: asi “en primera y en ultima instancia la cultura no
viene a ser otra cosa que una manera como el hombre resuelve
su existencia concreta (Lumbreras, 1994), por otro lado “la
cultura se refiere a las formas de ser, sentir, pensar y actuar de
los seres humanos” (INC, 2002); aqui se sostiene que todos los
seres humanos generan cultura, y consiste en un producto que
expresa la peculiaridad de la existencia de ese grupo social: sus
emociones, sentimientos, pensamientos y acciones lo que
configura una personalidad particular.

Cuando ocurri6 la invasion espafiola en el siglo X VI, su politica
cultural fue la extirpacion de las afirmaciones culturales
autoéctonas de los pueblos originarios a través de la
evangelizacion catdlica y la introducciéon del modo de vida
extranjero, de modo que se establecio la colonizacion, es decir,
establecieron formas de vida extrafias a las condiciones
histéricas de un determinado territorio y poblacion del

6



continente americano. Sin embargo, en alguna medida esas
poblaciones originarias han forjado estrategias de aguante de sus
manifestaciones espirituales, al tiempo que han sido receptivos a
lo extrafio de sus condiciones de vida, lo que les ha permitido
mantener parte de lo auténtico de sus expresiones artisticas y
cosmogonicas; es a esta condicion de convivencia de memorias
que se llama defensa o resistencia cultural.

Al tiempo que ocurrid la extirpacioén de la cultura originaria de
los pueblos colonizados, se ha borrado todo tipo de registro
documentario o que el contenido del saber propio no se ha
transmitido adecuadamente a las siguientes generaciones y; hoy
no sabemos como fueron la filosofia, el arte, la moral, la ciencia,
el derecho, la educacion de las poblaciones originarias. En ese
sentido, las expresiones artisticas autdctonas resultan un
extraordinario medio para conocer ¢l pasado debido a que ellas
conservan lo mas valioso de la sabiduria: “en las obras de arte
los pueblos han depositado sus pensamientos mas intimos y sus
mas fecundas intuiciones. Muchas veces las bellas artes son la
llave tinica que nos permite penetrar en los secretos de su
sabiduria y en los misterios de su religion” (Hegel, 1908). Por
€so, al arte andino lo consideramos como testimonio de la cultura
de los pueblos originarios

El arte es una actividad humana sensible en que la realidad social
se ve representada en ella. A través de imagenes sensitivas se
transmite el estado animico de las personas o grupos sociales:
alegria, tristeza, protesta, resignacion, duelo, paz, etc. Existen
teoricos del arte que manifiestan este sentido social: Vallejo,
Hegel, Van Gogh, Duncan y, se refieren a los mas variados
géneros artisticos: poesia, pintura, musica, danza, teatro, canto,
etc. (Sumi, 2013)



Los conceptos teoricos de cultura, colonia, resistencia, estética,
sensibilidad y, arte nos permitirdin desarrollar el analisis
correspondiente del tema que presentamos: La huaylia expresion
de resistencia cultural de la provincia de Antabamba-Apurimac
y que esta manifestacion artistica constituye una fuente de
identidad de los pueblos de este poblado del departamento de
Apurimac.



I
CONTEXTO DE DESARROLLO DE LA HUAYLIA

La provincia de Antabamba

La provincia de Antabamba es heredera de una tradicion cultural
milenaria, pero su fundacion politica data de hace 150 afios con
sus distritos Sabayno, Totora-Oropesa, Pachaconas, y los
recientes de Huaquirca Juan Espinoza Medrano, y El Oro. El 20
de agosto de 1872 fue creado oficialmente por ley emitida por el
congreso de la republica que se desprendi6 de la milenaria etnia
de los aymaraes. Hasta esa fecha las provincias de Abancay,
Aymaraes y Cotabambas pertenecian al departamento de Cusco,
y la provincia de Andahuaylas integraba Ayacucho, las que el 21
de junio de 1825 fueron referidos provincias con sus respectivos
representantes al congreso de la republica. Es decir, el
departamento de Apurimac es de una creacion reciente, 28 de
abril de 1873, sin embargo, los territorios y la poblacion que la
integran tienen una historia de milenios, al tiempo que llevan
dentro una historia colonial nacida en el siglo XVI.

Al iniciar la invasion espafiola a los territorios del Pert profundo,
también empez6 la desestructuracion de la sociedad andina
asentada por miles de afios. En su espacio territorial y su
poblacion que tratamos, se establecieron instituciones politicas
extrafias, agrupadas forzadamente en repartos y encomiendas
para adoctrinamiento, explotaciéon y cobro de tributo; luego
impondrian las reducciones o pueblos hasta la aparicion de los
corregimientos en la década de 1570: Abancay, Andahuaylas,
Cotabambas y Aymaraes; con lo que la administracion politica
espanola tuvo controlada y sometida a la poblacion indigena. Asi

9



empezaron la larga carga de arremetida y explotacion a la
poblacion originaria que pudo defenderse como pudo hasta ser
subyugado integramente, aunque se proclamara la
independencia del Perti en 1821, la dependencia continua.

La economia agraria solidaria fue destruida, ni mas superada por
la extraccion y saqueo de los recursos naturales. Para sola
prueba, observamos la existencia de inmensas andenerias
abandonadas que bien hoy podrian servir para aplacar el
problema de la seguridad alimentaria; asi como las actividades
rituales del culto al agua en la provincia de Antabamba que son
una prueba que los pobladores tuvieron una politica publica
frente a la escases de este recurso hidraulico.

f"\ »
Pnlmms}. A
. N - \

~ ha A
~Sabaino Huaquirca 1 ‘r
o
Oropesa

Antabamba /4

Juan Espinoza

Medrano b
v
o S

El conjunto de las festividades de Antabamba

Las festividades agropecuarias y religiosas en la provincia de
Antabamba que en otros tiempos eran florecientes, hoy en dia
han quedado reducidas o que esporddicamente se practica.
Algunas de esas manifestaciones son: bajada de reyes (enero),
pucllay (febrero), semana Santa (abril), San Santiago (julio),

10



Mayura de San Salvador y Wanso Qocha (agosto), Virgen de
Rosario (octubre), Huaylia (diciembre). Otras festividades como
Arriero, llamero, huaca mayor, huertero, iglesia puncu; han
quedado extintas. Asi mismo existian cantos a los animales del
vacuno, ovino, caprino, camélido, equino; asi como cantos a las
labores sociales: techado, matrimonio, varayogs, etc.
(Casaverde, 1977), que poco a poco estan desapareciendo. De las
mas vigentes de estas expresiones culturales y de las principales
y de trascendencia extra-provincial es la Huaylia que se celebra
el 25 de diciembre; los encargados, llamados cargontes, se
preparan durante un aflo 0 mas.

Diversidad de Huaylias

En la provincia de Antabamba la Huaylia es la manifestacion
artistica por excelencia, no sélo en la ciudad capital, sino
también en todos sus distritos, aun en sus anexos. Pasamos a
citarlos: Antabamba, Huaquirca (Matara), Juan Espinoza
Medrano (Mollebamba, Vito, Silco y Calcausto), Sabayno
(Antilla), Pachaconas (Huancaray), El Oro (Ayahuay) vy,
finalmente Totora-Oropesa. Cada poblado tiene una
particularidad en el vestuario que lo diferencia, al mismo tiempo
que tienen algo en comun en el zapateo.

De otro lado, en las otras provincias del departamento de
Apurimac, también existen Huaylias, pero no estan reconocidas
debidamente. Entre ellos en Grau (Virundo, Turpay, San
Antonio, Mamara, Ayrihuanca), Cotabambas, (Chalhuahuacho,
Haquira), Aymaraes (Colcabamba, Pocohuanca, Tintay,
Chacfia), y Andahuaylas (Huayana, Talavera, Umamarca,
Ancatira, Pampachiri)

11



En otros departamentos aledafios de Apurimac existen Huaylias
cada uno con singulares caracteristicas: Chumbivilcas (Cusco),
Tauria, Huaynacotas, Alca (Arequipa), Parinacochas, Sara Sara,
Lucanas, Huancasancos, Vilcashuaman, (Ayacucho), Huaytara
(Huancavelica), Tarma (Huancayo). Muchas de estas
manifestaciones culturales han sido reconocidas como
Patrimonio Cultural de la Nacion por el Ministerio de Cultura
del Pert.

Resistencia a través del arte

Ante la catastrofe politica que empezo6 en 1532, motivadas por la
invasion espanola al territorio Inca, después de buen tiempo la
sociedad andina respondid enérgicamente a través de
innumerables movimientos sociales que buscaron la restitucion
del Estado del Tahuantinsuyo. Primero fue la guerra de
reconquista realizada por Manco Inca de 1536 que termind en
1572 en Vilcabamba Cusco con el sacrificio de Felipe Tupac
Amaru. Luego, la rebelion llevada por Juan Choqne develada en
1565 en Parinacochas, al sur de Ayacucho, cuyo movimiento se
llamo Taki Onqoy se extendid a todo el virreinato, sobre todo a
su parte central, fue rapidamente reprimida y controlada; “fue
una propuesta andina para expulsar a los dioses blancos. Un
rescate de la ideologia anterior y del mundo antiguo peruano. Se
desarroll6 fundamentalmente en la sierra central, en Ayacucho...
Se expresaba en Taki que es baile y Onqoy enfermedad. Es un
tipo de rebelidon que puso al dios blanco en graves situaciones de
crisis, porque era una especie de gran huelga. Los campesinos
cantaban y bailaban, y nada mas que cantaban y bailaban por
horas y horas, dias y dias cantaban y bailaban” (Lumbreras,

12



1994). Hoy en dia en la parte sur de Ayacucho existen huaylias
en donde surgi6 aquel movimiento rebelde.

En Huaquirca, repartimiento de Collana-Aymara antigua cabeza
politica de la etnia de los aymaraes, en 1591, aparecié otro
movimiento social con motivaciones y objetivos similares al
Taki Onqoy, se llamé MURU UNQUY, enfermedad de colores
de la piel (Curatola, 1977) Debemos recordar que, en el siglo
XVI, el corregimiento o la nacion Aymaraes estuvo dividida en
tres partes: Collana Aymara, Taype Aymara, Cayao Aymara. Y
en términos contemporaneos la provincia de Antabama}ba
estaba en la jurisdiccion de Collana Aymara.

Asi, Un indio ladino se levantd y proclamé el retorno al
pensamiento antiguo, puesto que todo estaba de cabeza y se
estaban muriendo en miles. “Auiendo pasado en esa ciudad la
enfermedad de viruelas, que llaman los indios moro oncoy, y
teniendo en aquella prouy.a noticia de la mortandad y
fllecimien.to de seis mill indios que en esta ciudad murieron, se
levantd en la prouy.a de los Aymaraes un yndio ladino y
ensenado en la escuela de Satands, grande lengua y
experimentado en hazer enbustes y traer y lleuar almas al dem.o;
este yndio hizo pregonar en el pueblo de Huaquirca que es la
cabeca de toda esta prouy.a, que todos los hombres y mujeres se
juntasen y subiesen a un cerro a adorar y sacrificar a una guaca
o ydolo llamada Pisi, la cual enojada de que le auian quitado su
adoracion antigua y la auian dado al Dios de los xpnos., prometia
que si no voluian a sus antiguos ritos y ceremonias con que tantos
afios le auian adorado y sacrificado animales, auia de destruyr
toda la prouy.a enbiandoles la enfermedad del moro oncoy que
son las viruelas dichas” (Mateos (1944). La montafa se llama
PICTI, se ubica entre las actuales Antabamba y Aymaraes, a esa

13



cima habrian subido miles de personas a adorar a la gran huaca
(ser sagrado)

Los cultores bailaban ataviados y se respondian en cantos. ...
los indios que yban a sacrificar venian embijados y afeitados los
rostros, y con unas danzas al modo antiguo y con unas redes de
lana que les cubrian todo el cuerpo y en las cabezas unas maneras
de senales como cuernos; cada ayllo y parcialidad seguia su
modo y ceremonias, cantaban sus endechas y dezian cosas de
honor de la guaca, leuantando uno solo la boz y respondiendo los
demas; todos ofrecieron maiz, que es su comida, de differentes
colores, y asi mesmo el que llaman parasa que es de mucha
estima entre ellos, y con ello hacen masa que llaman sancu de
que forman los idolos, como adelante se dird” (Mateos (1944).

Estas citas, descripciones del afio 1600, nos muestra la existencia
de un movimiento politico en Huaquirca en el afio 1591, con
caracteristicas artisticas y estéticas, organizado por originarios
de aquel poblado. Las motivaciones fueron la catéstrofe
demografica que azotaba la zona por el enojo de las huacas; los
indios habian adquirido la religion catodlica y cultura espafiola,
olvidando lo propio y que si no retornasen de inmediato las
montafias enviarian la muerte. Asi, la solucion politica era la
revuelta a la cultura originaria lo que llevaria a reconstruir la
sociedad prehispanica. En un punto indica que realizaban cantos
en contrapunto invocando a la gran montafia del Pisti, al tiempo,
que los sublevados bailaban poseidos por esta montafia y las
huacas.

Hoy en dia algunas melodias de la Huaylia son alusivas a las
montafias de Utupara, Calvario (Huamayna), Allpagmarca;
espacios u objetos sagrados como “winchu rumi”; “asi mismo
las canciones son emitidas por un nucleo de guiadoras y son

14



contestadas masivamente por las tropas; también preparan del
maiz una bebida espesa que luego de cantar en la plaza se les
sirve a los bailarines; se visten pomposamente cubriéndose el
rostro y llevan en la cabeza unos sombreros con plumas.
Podemos sostener que la expresion artistica del Muro Onqoy se
mantiene en la Huaylia de la provincia de Antabamba, aunque
son 400 largos anos, en que debié cambiar mucho.

Deciamos que en el siglo XVI el corregimiento de Aymaraes
abarcaba toda Antabamba y la actual provincia del mismo
nombre y, limitaba con el corregimiento de Cotabambas y
Andahuaylas. De modo que el movimiento politico Muru Onqoy
se expandi6 a la toda la zona, dejando huellas en las
manifestaciones artisticas de todos los pueblos de la provincia en
mencion.

Otro movimiento social surgi6 en 1596 en la otrora provincia de
Yanahuara, actual jurisdiccion de Cotabambas, en su sede
principal que es ahora el distrito de Haquira y Mara. Las
motivaciones y objetivos son similares a las del Muru Onqoy y
Taki Onqoy. De este suceso dio cuenta el historiador Waldemar
Espinoza Soriano, en donde el lider indio Yanahuara llevo a la
cima del Pitic a unos 2000 indios y empez6 a adorar a la gran
huaca, quemo las cruces cristianas, convencio a los presentes de
su capacidad de hacer precipitar la lluvia al tiempo de
controlarla. En el actual distrito de Haquira existe Huaylia, que
limita con la provincia de Chumbivilcas en donde también existe
esta manifestacion artistica, puede que aquel movimiento
rebelde se haya impregnado en esta danza

Asi se puede ir describiendo la rebeldia de las poblaciones
indigenas del siglo XVI, tanto en Huancavelica como en
Arequipa, (como las descritas de Apurimac y Ayacucho); lo

15



trascendente de esto es que en esos territorios rebeldes de ayer
existen Huaylias, lo que de hecho hace pensar que el mensaje de
esas rebeliones ha quedado en las manifestaciones artisticas
actuales, sino que son continuidad directa

En efecto, nuestros pueblos han conservado sus mas profundas
filosofias en el arte. Ya decia el filésofo Hegel en su gran obra
Estética: “Muchas veces las bellas artes son la llave tnica que
nos permite penetrar en sus secretos de su sabiduria y en los
misterios de su religion”. Sin embargo, las artes no solamente
nos permiten abstraer una informacion de los pueblos, sino que
son el medio principal de goce estético, satisfaccion y realizacion
humana. “Esos huacos dicen que el arte inkaico fue un arte
popular. Y el mejor documento de la civilizacion incaica es,
acaso su arte. La ceramica estilizada sintetista de los indios no
puede haber sido producida por un pueblo grosero y barbaro”
(Mariategui, 1980). Un pueblo sabio desarrolla la estética

Si bien en otras partes del planeta, el ser humano, para conocer
la realidad ha desarrollado la razon, en esta parte del globo
terrestre ha ido desarrollando la sensibilidad para percibir la
realidad y tomar acciones para su bienestar. Es asi que su
fabuloso acerbo artistico es resultado de su capacidad sensitiva
de apreciar la realidad.

Y por supuesto, cuando se presentd la ocasion politica en el siglo
XVI, tuvo que movilizar su capacidad sensitiva, su poderio
estético mediante el canto y la danza para oponerse a la
colonizacion espafiola, y proponer el retorno a la forma de vida
autoctona. Pero al verse imposibilitado su victoria tuvo que ceder
frente al espiritualismo y racionalismo catolico, y mantenerse en
resistencia.

16



Politica de represion y dogmatica

Al “descubrirse” que los indigenas estaban organizando
rebeliones sociales para expulsar a la cultura blanca, las
autoridades espafiolas a través de la iglesia catolica desarrollaron
una politica de represion y adoctrinamiento para las masas
indigenas, al tiempo que la politica de extirpacion de idolatrias.
En una primera instancia, se propuso la politica de la visita de
clérigos a los territorios en rebeldia con el fin de aplacar la
revuelta, detener a los responsables, buscando el
arrepentimiento, el encarcelamiento, tal lo que hizo Cristdbal de
Albornoz que tuvo como asistente al famoso cronista Felipe
Huamén Poma de Ayala; y, en la provincia de Aymaraes y los
Chankas, dice Albornoz quemd 2000 huacas, es decir en las
actuales Andahuaylas, Antabamba y Aymaraes, dan cuenta de
quemar las principales huacas como la de Suparaura y
Mallmanya Esto alla por la década del1570, época en que fue
descubierto el Taki Onqoy (Albornoz, 1580)

En una segunda instancia, el arzobispado de Lima convoco a sus
magnos conclaves que fueron el segundo (1567), el tercer
concilio limense (1582-1583), el cuarto concilio limense (1591),
en donde establecieron la politica ofensiva de evangelizacion a
las poblaciones indigenas: edificacion de iglesias, imposicion de
festividades catolicas, elaboracion de manuales de instruccion
cristiana, diccionarios de traduccidn, aprendizaje por los curas
de idiomas nativos, etc. En estas circunstancias se habria
impuesto la celebracion entre los indigenas el nacimiento del
nifio Jesus el 25 de diciembre, hecho extrafio a su cultura
indigena panteista, aunque supieron mantener en lo profundo sus

17



tradiciones, “el paganismo aborigen subsistio6 bajo el culto
catolico” (Mariategui, 1980).

Luego inmediatamente enviaron misioneros agustinos para el
predicamento catolico en las zonas de rebeldes. Asi como la
edificacion de iglesias para institucionalizar el adoctrinamiento,
asi ocurri6 en Antabamba a fines del siglo XVI: “No menos
interesante es la iglesia del Santisimo Salvador de Antabamba
edificada en torno a 1595 por la orden religiosa de los Agustinos”
(Samanez, 2004)

El lejano Qhapaq Raymi y la navidad

En el calendario incaico existio una fiesta central en el mes de
diciembre denominada Qhapaq Raymi, fiesta de la abundancia,
puesto que en esa €poca los cultivos efectuados empezaban a
crecer las primeras matas de los cultivos, al tiempo que ocurria
el fendomeno del solsticio de verano producida por la traslacion
que realizaba la tierra alrededor del sol. Por esas razones el
Estado incaico establecidé como celebracion principal entre el 21
y 22 de diciembre

En esta época del afio se aprovechaba realizar la ceremonia del
huarachicuy que consistia en la presentacion de los jovenes a la
vida publica, en la que luego de una prueba de resistencia podian
recibir el titulo honorifico de persona con sus derechos y deberes,
al tiempo que recibian un traje llamado “Wara” para las
extremidades inferiores, una especie de pantalon. Asi mismo
Cristobal de Molina dice con respecto a los jovenes guerreros:
“hacian el Taqui guayllina seis dias; hacian sacrificios por el
hacedor, y el sol y el trueno y luna por el Inca y porque se habian
armado caballeros” (citado por Ferrier, 2008: p. 31)

18



Con la insercion de la cultura espaiola en los intersticios de la
Sociedad Inca y vista su sometimiento politico y econémico, es
loégico que la nueva ideologia dominante se levantara sobre las
ruinas culturales, sabiendo adaptarse a las tradiciones indigenas.
Es asi que la fiesta del Qhapaq Raymi fue absorbido por la fiesta
del nacimiento de Jesus del 25 de diciembre. Sostiene
Estermann: “Navidad o la fiesta del nifio venia reemplazando
otras fiestas de los incas, el Qhapaq Raymi” (Citado por Ferrer,
2008, p. 30). Asi, mismo “en el Pert del periodo incaica, el Inti
Raymi celebrada en el solsticio de invierno y el Qhapaq Raymi,
el solsticio de verano, lo que son hoy en dia las fiestas cristianas
de San Juan y Navidad, respectivamente” (Cornejo, 2010). Asi
la fiesta del Qhapaq Raymi fue trasplantado por la fiesta del
nacimiento del nifo Jesus.

El Qhapaq Raymi coincidia con el nacimiento de las primeras
plantas cultivadas por los indigenas a fines del mes de diciembre.
Se habla de la segunda fase del cultivo del maiz, abonarla con
tierra, saracutipay. “En Antabamba, los primeros frutos del maiz
brotan a fines del mes de diciembre. La planta sagrada es
vinculada directamente con el nacimiento del nifio Jesus, pues
como ¢l, las mazorcas de la Sara Mama tienen el color dorado y
el resplandor del sol...” (Cornejo, 2010)

19



11
LA ESTAMPA ARTISTICA DE LA HUAYLIA

.Qué es Huaylia?

El sonido de la palabra Huaylia en boca de cantantes, durante
una presentacion artistica o experiencia estética, se repite
permanentemente, constituyendo la linea de la melodia. Luego,
en un segundo momento del desarrollo de la melodia/danza,
inician a cantar las letras de la cancion. Por una parte, las mujeres
guiadoras emiten el sonido y/o palabras por otra parte, los
varones o tropa de varones contestan/responden con lo mismo.
Y asi hasta terminar una ejecucion del canto y baile. El propio
canto constituye la musica, pues no intervienen instrumentos
musicales aparte de los bailarines, aunque en otras variedades se
emplea el violin.

En la mayoria de los datos encontramos acerca del significado
de la palabra Huaylia, ésta estd asociada a las mujeres: “Es un
género de musica y danza-himno navidefia, expresadas en bellas
melodias y canticos alegres; son interpretadas por mujeres
expertas para el caso, por eso se llama “huayliya”, que significa:
escogida, selecta o aclla. Es una musica mestiza derivado del
Haylli, mayormente se difunde en Ayacucho y Apurimac”
(Mallqui, 2001). Asi mismo “... la fecha de celebracion varia
entre el 25 de diciembre y el 2 de febrero, y en muchas casas
siguen los dias escogidos todavia por lejanos antepasados. En ese
dia act@ian las Huaylias y los Jayllej y se sirven los platos clasicos
de navidad ... Huaylia es el conjunto de bailarinas de navidad.
(Ayllej) conjunto de danzantes (Milon,1950).

20



En el departamento de Junin también esta presente la Huaylia, y
su correspondiente significado. “En el kechua del Chinchaysuyo
o kechua wanka, wayllia o wallak —fonéticamente waylias- es
cancionera, cantante o intérprete de la lirica, una lirica erotica,
de pastoreo o de ritos religiosos. En el kechua Inka o runa simi,
intérprete del aylli (haylli), lirica pastoril pomayli, lirica erética.
Por variaciones fonéticas y lingiiisticas ha dado lugar a una
misma interpretacion literaria que, a través de muchos siglos,
conserva su misma esencia andina desde puntos de vista
arqueologicos, antropologicos y, sobre todo, en su esencia de
folklore aborigen. En suma, las Waylijia son intérpretes de la
lirica, cancionera o poetisas, similares a los haravicu” (Zarate,
1972)

Las tres citas presentadas en torno al significado de la palabra,
refieren que Huaylia son las mujeres cantoras de esta expresion
artistica, en segundo lugar, que estd asociado a la fiesta de la
navidad en el Pert

Definicion artistica

Un acercamiento temprano a la definicion artistica de la Huaylia
de Antabamba es aquella descrita en 1940 “Ochenta o cien
hombres formados en dos columnas constituyen los personajes
varones de la Huaylia, vestidos con plumajes en el sombrero,
mantén de mujer o pafiuelo en el cuello, puestos encima del
chaleco con pantalon de montar, polainas cuidadosamente
lustradas. El rostro cubierto por una mascara de alambre tejido,
con lo que es dificil reconocer a cada uno de los bailarines.
Completase el disfraz con los guantes y un fuete o paraguas en
las manos” (Zéarate,1972). Esta descripcion es una de las mas

21



antiguas que se ha encontrado; otra se refiere a una grabaciéon
solo en imagenes-video de una presentacion en Cusco de 1965,
en donde bailarines se desplazan en dos filas en compaiiia de dos
mujeres solamente, vestidos como anota la cita anterior.

Entonces, Huaylias son tropas de personas, debidamente
ataviados, se desplazan en calles y plazas, cantando y bailando
marcialmente al son de su canto, avanzan en dos filas,
acompanado por un nucleo intermedio de varones y mujeres que
llevan la melodia. Esta tropa tiene una estructura artistica
jerarquica con responsabilidades especificas para el buen
desempefio en competencias y ejecucion apropiada de la
estampa.

En una presentacion artistica de escenario reluce tres elementos
que el publico receptor puede apreciar: el canto interpretado, la
danza ejecutada y el traje que viste el artista. Estos componentes
en escenario son eminentemente artisticos, de acuerdo a ello el
sujeto observador o la persona que recepta va valorar el arte de
la huaylia. Esta condicion tripartita hace que el fendmeno sea
agradable.

El acto de cantar es al unisono, en tropa, de modo que se escucha
un canto coral Las canciones son creaciones populares,
producidas por un compositor, también pueden hacerlo los
integrantes de los guiadoras, guiadores o pastores. Cada afo se
estrena una cancion en alusion a la experiencia de vida de los
mayordomos, a su identidad familiar o barrial, a la actividad
laboral, a la cosmovision del antabambino, etc. Un compositor
prominente en Antabamba es Aurelio Bustinza Santi, la que afo
en afio compone la melodia y las letras a peticion de los
mayordomos. Sin embargo, existentes canciones antiguas que
son del acervo popular.

22



Ischu kafask’ay.

Orkkopi ischu kafiaskkay
Kkasapi ischu kafiaskkay
jhinallarakkchus rupachkan
jhinallarakkchus raurachkan

Jhinalla rupariptinkka

Jinalla raurariptinkka

jwarma wekkechaykiwan challaykuy!

j Warma wekkechaykiwan tasnuykuy! (Arguedas, 1949)

Esta es una version recogida por José Arguedas, Sin embargo, la
escuchamos entonando en las huaylias de Antabamba, con una
ligera modificacion de una u otra palabra. La gran mayoria de
canciones compuestas por antabambin@s son alusivas a las
actividades agropecuarias, a la cosmovision telurica, al orgullo
del terrufo, denuncias politicas, accidentes familiares, a los
afectos sentimentales, a la valentia de los varones y belleza de
las mujeres. En ese sentido, muestran un realismo social del arte.

La danza de la Huaylia se desarrolla con un zapateo o pisada
rotunda que estremece el piso, cuyo sonido marcial se oye a lo
lejos, en la que el artista y el publico observador goza del ritmo
que marca. Se puede observar tipos de pasos: por los pastores en
marcha pie a pie, los truenadores dando saltos de uno a otro lado,
el paso de saludo pisada suave y levantando la mano hacia el
publico. Para Eugenia Huamani en la coreografia los tipos de
pasos son: paso corto, tipo marcha, los pies no se levantan del
piso; paso prosa, implica mayor movimiento y desequilibrio
corporal; paso largo, los pies se extienden hasta llegar a correr.

23



Son los desarrollados por pastores y truenadores. También
intervienen los brazos y se llenan de energia. (Huamani, 2919)

El danzante, mueve el cuerpo ritmicamente, levanta y pisa el pie,
y siente conectarse con el mundo exterior. Por eso, la materia de
la danza es el cuerpo que al movilizar ritmicamente en un espacio
aflora un goce, un mensaje significativo (Dallal, 2013). Es decir,
el movimiento corporal ritmico lleva un contenido de la realidad.
“Mis ideas sobre la danza eran que habia que expresar los
sentimientos y emociones de la humanidad” (Duncan, 1968).
Asi, la Huaylia tiene un mensaje de la realidad social, que puede
ser la alegria, el orgullo, la denuncia, etc.

El cuerpo no refleja mecanicamente la realidad, es decir, la danza
no es fruto de cualquier estimulo externo, “sino que es efecto de
sensaciones externas y una complicada elaboracion en la mente
de imagenes que llevan a movilizar el cuerpo” (Sumi, 2013).
Pero hay un resorte central de todo movimiento corporal,
“ubican el centro, la fuerza principal o el motor del cuerpo, y del
movimiento en la zona del bajo vientre, es decir, ese triangulo
que podemos ubicar imaginariamente entre las dos salientes del
hueso ilion (en las caderas) y el pubis” (Garrido, 2007). Ahi nace
la danza, ese es el soporte material que debe entrenarse a través
de los ejercicios fisicos.

Y cuando la Huaylia se apodera de la mente del danzante,
directamente se dirige a ese centro motor para poder movilizar
el cuerpo, de esta forma las huacas se habrian apoderado del
cuerpo de los indigenas en el lejano siglo XVI. Por eso, ‘el genio
de un danzak depende de quién vive en él” (Arguedas)

Vestirse es un arte. Para poner en escena la Huaylia el artista
tiene que estar bien trajeado, con la mejor indumentaria regio y

24



reluciente. Los varones llevan esteras con plumas de pavo real
(sombrero), careta, pafiolon entre la espalda y la cabeza, chaleco,
camisa, chalina, cinturén, montar (pantalén) y botas. Las
mujeres visten con sombrero, pullu, blusa, pollera y botines. La
elaboracion de este vestuario requiere pericia especial de los
artesanos de Antabamba y en los ultimos afios mandan a fabricar
en otras ciudades. Es indudable, que el traje ha cambiado
considerablemente a lo largo del tiempo, debido a que el
desarrollo tecnologico hace posible la fabricacion de ropa de
manera mas rapida y menos costosa que la artesania tradicional
0, que el comercio hace posible el intercambio de ropa segun el
deseo y posibilidad de las personas.

En los pueblos del tercer mundo o en los paises periféricos de la
orbita centralista que es el primer mundo, las expresiones
culturales populares son denominadas peyorativamente y en
minusvalia, que no aportan al bienestar humano, mas que a los
sujetos que lo practican en su soledad cual autistas. Cantar, bailar
y vestirse de acuerdo a las condiciones sociales del medio rural
son catalogadas como ‘“folklore”, “artesania”, “canto
vernacular”, etc., como si no tuvieran un valor estético o artistico
0 que no poseen el canon artistico de la academia. Incluso, la
antropologia esta influido por esta condicion colonial de apreciar
los bienes culturales.

Sin embargo, el despertar de los pueblos excluidos recién han de
valorar en su verdadera dimensién sus manifestaciones
culturales, como expresiones estéticas que contribuye la
humanizacion, que el canto, la danza y el vestir producen
experiencias estética realizadoras. La capacidad estética del
hombre es universal, es decir, su sensibilidad, su capacidad de

25



sentir o producir emociones a través de sus sentidos son
funciones humanistas (Acha, 2008).

Para eludir el ambito hegemodnico de la cultura dominante, la
musica, la danza, la literatura oral y la artesania de los pueblos
la situamos como parte de la cultura popular que produce
experiencias estéticas de agrado, goce, belleza, satisfaccion, etc.
Es decir, mas alla de llamarlas folklore de los pueblos
periféricos, las denominamos culturas estéticas, por la variedad
sensitiva en que se constituyen.

Componentes de la tropa de Huaylia

La tropa de la Huaylia estd estructurada con un espiritu
combativo, en la que cada quién cumple una funcion especifica
dentro de la organizacion, de modo que la tropa puede afrontar
ciertas acciones de oponentes con la debida contundencia.

Guiadoras y guiadores. Es el nucleo de la huaylia, quienes se
encargan de interpretar las canciones en contrapunto entre
mujeres y varones. El grupo de mujeres son las que determinan
la cancidn a ejecutar, y también llevan la melodia con el estribillo
de jhuaylia;j jhuaylia; al ritmo de una sonaja que mueven con sus
manos. Los varones guiadores responden en coro a su turno; al
final de una sesion melodica, hacen sonar sus matracas o
kjarkjachos dandoles vueltas, lo que indica llevar la melodia con
el estribillo jhuaylia; jhuaylia!.

Punta alesna. En cada fila de la tropa, esta el “punta alesna”, que
es una persona experta en conducir la tropa de la huaylia. Son
personas recias y convictos de su accion que se muestra cuando
tienen cruces con grupos oponentes en la que deben salir airosos.

26



La condicion de este puesto requiere una serie de protocolos
desde el compromiso para participar en una tropa hasta la
invitacion el dia de la ejecucion de la festividad.

Truenadores. Son expertos bailarines y colaboran férreamente en
la disciplina y orden de la fila encargada de pastores, al tiempo
que llevan el mensaje de las canciones y melodias a ejecutar. Se
ubican al costado de la fila la que les permite desplazarse de un
extremo a otro con una serie de pasos especiales.

Pastores. Es el grupo mayor de bailarines distribuido en dos filas.
Ellos bailan y cantan de acuerdo al mensaje de los truenadores,
la que a su vez viene de los guiadores.

Laykas. Son bailarines que estan ubicados al final de la fila de
los pastores vestidos de manera especial solo con poncho, gorro,
careta, montar y borceguis. Algunas veces se les ve haciendo
bromas con la tropa y los transeuntes. Este actor es uno de los
especiales en la tropa de la Huaylia, pero que, sin embargo, pasa
desapercibido por obvias razones jerarquicas de la condicion
colonial, hasta la equiparan con un “brujo” u “humorista”. Sin
embargo, representa al indigena; layka es el maestro, sabio o
sacerdote con poderes especiales. Se podria decir, que en la tropa
de la Huaylia preserva ese papel genuino que debid tener en el
siglo XVI cuando ocurrieron las sublevaciones, debi¢ ser el
personaje que llaman los espafioles: “indio ladino”, diestro en las
artes de la conduccion social, un lider social.

Para los efectos de una presentacion de la festividad de la
navidad del 25 de diciembre también son parte integrante de la
tropa el mayordomo, warmiwawas, prioste (sic), Kuyaj,
iglesiapunku, Juntapasaj, cutipa, garramosas, etc.

27



Especial atencion merece el organizador de la comparsa de la
Huaylia para la Pascua de la Navidad del 25 de diciembre. En
otros tiempos, para ser mayordomo o prioste debia inscribirse
tres afios antes de la festividad a ejecutar (San Salvador, Virgen
Rosario o Pascua de Navidad), y de esa forma eran considerados
aspirantes a Carguyocc, al segundo afio se llamaba Uchui
mayordomo, hasta llegar al primer afio. Durante ese tiempo
deben cumplir determinadas obligaciones en las chacras del
Nifio Jestis que los administra el Prioste, para lo cual existe un
grupo de mujeres llamadas huarmi huahuas que serviran al
mayordomo en la realizacion de esos compromisos. Desde el
mes de octubre hasta la cosecha, se realizan las siguientes
actividades agrarias del cultivo de maiz: Ccarpacui (riego),
Tarpucui (siembra), Jallmai (primer aporque), Cutipa (segundo
aporque) y, Sara cosecho (cosecha del maiz). De esta forma, se
cumple los deberes para ser mayordomo (Mendoza, 1974). Hoy
en dia se ha olvidado esta secuencia de actividades agrarias para
ocupar el cargonte, pues muchas veces ya no vive en Antabamba,
sino vienen desde lejanos lugares de residencia para pasar la
festividad. Lo que si se observa es la actividad de Llantakuska,
es decir, el aprovisionamiento de lefia para las actividades
culinarias que demandara las celebraciones del nacimiento del
Nifio Jesus.

28



III
SECUENCIA DE ACTIVIDADES CON LA HUAYLIA

La palabra navidad significa nacimiento. En el Pert la
celebracion al natalicio de Jesus debio generalizarse a fines del
siglo XVI y, naturalmente que fue una imposicion que con el
tiempo se volvid una costumbre y ademas un evento de gran
pomposidad. Las primeras celebraciones, luego de la imposicion
de la religion catdlica fueron en las ciudades como Lima y
Cusco, en la década de 1550 posteriormente se expandi6 a la
parte rural, de modo que la poblacion indigena tuvo que aceptar
esta tradicion cristiana (Avendano, 1988, Rodriguez, 1995,
Cornejo, 2010)

Segiin la observacion que realizamos en la ciudad de
Antabamba, la festividad de la navidad acontece entre el 23 y 27
de diciembre, con el dia central que es el dia 25 del mes, siempre
acompafiada por la estampa de la Huaylia. Otra informacion nos
anuncia que la festividad duraba més dias y tenia algunos
eventos adicionales, lo que hoy en dia se ha perdido.

Tiyarichi

El 23 de diciembre es el inicio de la festividad, se llama
Tiyarichi, significa hacerlo sentar la actividad. El cargonte acoge
mediante un agasajo a los invitados familiares, vecinos y amigos
que participaran en la ejecucion de la Huaylia y la festividad, se
presenta la indumentaria necesaria que vestiran los artistas, los
insumos o avituallas necesarios para alimentarse en los dias
festivos, los familiares entregan su colaboracion (Ayni), se les
entrega la indumentaria a las guiadoras y guiadores, sobre todo

29



la sonaja y el Kjarkacho; los punta alesnas como autoridades de
la tropa se encargan de ubicar en la fila a sus “pastores” a los
responsables de la disciplina que son los truenadores. También
se desarrolla un acto ritual dedicada a la naturaleza o montafias
sagradas, para que proteja y brinde augurio durante la fiesta.
Oficialmente inicia la fiesta de la navidad, con el desplazamiento
de los danzantes y su canto

Adoracion

El dia 24 de diciembre es el dia de la adoracion al nifio o lo que
antes lo llamaban “nifilo apayquy” (entrada del nifo).
Principalmente en la casa del mayordomo se retine el nucleo
central de la Huaylia que son las guiadoras y guiadores, que son
mas o menos ocho personas; al mismo tiempo se presentan los
demads integrantes de la estructura jerdrquica de la comparsa,
para partir a la iglesia de Antabamba y sacar la efigie del nifio
Jesus y llevarlo a la capilla de Barrio Alto al son de la danza y
cantando melodias alusivas al nacimiento; en este lugar durante
la noche ocurrira la adoracioén al nifio. Segiin documentacion del
afio 1974 sostiene que, la marcha artistica lo encabezan los
mayordomos, se dirigian al lugar denominado NINO PUCYO
(manantial de nifio), NINO PATA o NINO QATA (lugar del
nifo) desde donde llevaban al nifio hacia la iglesia, en el trayecto
se presentaba la competencia potente de tropa a tropa,
demostrando la gallardia del baile y la fuerza del canto
(Mendoza, 1974)

Nino Pucyo se encuentra en las inmediaciones de la capilla de
Barrio Alto, alrededores del actual reservorio de agua. Es
probable que el itinerario de la entrada del Nifio Apaycuy haya

30



cambiado y olvidado el sitio original, pues actualmente ya ni se
menciona el lugar. Sin embargo, llama la atencién que en otro
tiempo la adoracion del nifio Jests inicie en el ojo de un
manantial, y que ese lugar debid tener un significado especial en
la cosmovision indigena. Es decir, hay una yuxtaposicion o
superposicion entre lo andino y lo cristiano, o finalmente una
especie de aculturacion, es decir, olvido de lo nativo para
adquirir lo catélico.

El agua en la concepcion andina es una importancia vital, pues
los manantes son considerados el fundamento de la vida y por
eso habia que tener un especial aprecio y cuidado de los lugares
donde brota el liquido elemento. No es gratuito que en
Antabamba se celebra la principal festividad de agua en el Peru:
Wanso Qocha. En la poblacion urbana de Antabamba la gestion
del agua siempre fue un asunto publico, desde tiempos
coloniales. Quién recuerda “Quenkopata, Acoypata, intithuatana”
(Aranibar, 2007), lugares donde se proveia agua el poblador.

La huaylia en Nifio Pucyo, ya es parte del recuerdo. Sin embargo,
es parte de esa interposicion entre lo autoctono y lo catolico, la
adoracion a las montafias y al nacimiento del nifo Jesus. Asi
mismo, por estas inmediaciones de Barrio Alto se encuentra
ubicada la “piedra especial” Winchurumi que no tiene sentido su
existencia en la ideologia catdlica, que los pobladores
contemporaneos lo toman como un objeto exotico, incluso
alguien se atrevio a levantarlo, con las consecuencias mortales
(Aranibar, 2013). En la concepcién andina, esta “piedra
especial” es una cosa sagrada, una huaca, una deidad, que en otro
tiempo debid ser objeto de adoracion y Barrio Alto (Huanupata-
Killirpata-LLankoytinku) un lugar de adoratorio. De modo que

31



se debe prestar el solemne cuidado a Winchurumi, y si alguien
se burla de la huaca sufrird algin accidente.

El culto a las huacas muestra la profunda alianza entre el hombre
y la naturaleza, que hoy en dia se ha perdido por influencia del
colonialismo. Serd muy beneficioso que se retomara esta forma
de entender y vivir con la naturaleza, una reciprocidad
compartida.

Winchu rumi (Aranibar, Raices, 2013)

Pascua

Actualmente la solemnidad festiva ocurre con el traslado del
nifio Jesus de Barrio Alto hacia la iglesia de Antabamaba el dia
25 de diciembre. Desde tempranas horas del dia el mayordomo
recibe a familiares debidamente vestidos, al tiempo que hacen su

32



llegada las guiadoras y guiadores, pastores con sus trajes
relucientes, laycas con sus ponchos, chullos, montar, borceguis
y caretas. Una comitiva de guiadores es encargada de presentarse
a la casa del punta alesna que también se encuentra ya bien
trajeado, la invitan y lo llevan a la casa del organizador de la
fiesta; entonces ya parece iniciar la marcha de la tropa hacia la
capilla de Barrio Alto; este acto es de especial trascendencia pues
el punta alesna no es cualquier persona, sino un experto en lides
de competenciay ya con anticipacion anual se toma sus servicios
a través de la tradicion llamada Tapuchikuska, que significa
consultarle y comprometerse bailar para el cargonte

Retiran la efigie del Nifio Jesus de la capilla, se desplazan via la
calle Huanca hacia la avenida calle central, se turnan los varios
mayordomos para cargarlo, mientras las tropas de Huaylia hacen
retumbar el piso, el canto unisono y rugiente que se escucha en
las afueras de la ciudad. Aparecen en la plaza de Antabamba
lenta, sonora y magistralmente, se dirigen hacia la iglesia para
dejar al nacido; el cura en el templo realiza misa para todos los
presentes por el lapso de 40 a 60 minutos

Cada comparsa de la Huaylia el dia 25 de diciembre estrena un
nuevo canto, alusivo a la vida del mayordomo. Su creacion tiene
peculiares condiciones; ya sea realizado por un compositor o una
guiadora, que es conocedor del arte autdctono, de la realidad
social del medio; o finalmente resulta una creacion colectiva en
donde intervienen varios miembros de la comparsa. Un
compositor permanente para estos casos es el sefior Aurelio
Bustinza Santi, que tiene en su haber buen niimero de canciones.
Cada nueva cancion forma parte del acervo cultural de
Antabamba, pero muchas veces esas creaciones han sido

33



apropiadas por conjuntos musicales de cuerdas que fingen como
autores.

Terminada la misa, en el atrio de la iglesia se desarrolla un
despliegue artistico de las tropas de Huaylias de cada
mayordomo en donde se puede observar la disputa, competencia
en su desplazamiento desarrollando una singular coreografia.
Ocurre un cruce entre tropa y tropa, empujones por ocupar un
espacio, tratando de contraponerse al otro, en algunas ocasiones
pierden el sentido melodico de las canciones por la potencia de
la otra tropa.

En seguida viene la hora del descanso, en donde las tropas de
artistas van a degustar una singular bebida preparada para la
ocasion a base maiz, esto es una tradicion que viene de tiempos
ancestrales; contemporaneamente la bebida central es la cerveza.
Mientras ocurre el esparcimiento de la tropa, los mayordomos
realizan una costumbre de agradecimiento a todos los familiares
y amigos que apoyaron, entregandoles un obsequio que consiste
en un poncho para los varones y lliclla (manta) para las mujeres,
elaborados especialmente para la ocasion; segun la tradicion la
entrega es para los Kuyaj y Warmiwawas.

Pasado esta ritualidad, la tropa se recompone en sus filas tras el
llamado de los guiadores a través del sonido de su Kjarjacho y el
canto de las guiadoras. Ahora se dirigen al hogar del mayordomo
para degustar un almuerzo y asi recomponer fuerzas para seguir
durante la tarde presentando en escena el arte de la Huaylia.

Durante esas horas del dia el publico observador goza de la
escena de la Huaylia, han llegado de todas partes, de las
comunidades y distritos de Antabamba, de otras provincias y
departamentos; se ubican en toda la graderia de la iglesia, aun el

34



espacio queda corto. Los hospedajes de la ciudad estan
abarrotados, los restaurantes son muy buscados, el transporte
escasea, las tiendas comerciales son concurridos, se habilitan
viviendas antiguas de los familiares, los reporteros de medios de
comunicacion regional y nacional se hacen presentes.

J’unta

El dia 26 de diciembre esta la actividad llamada J’unta, al
encargado de organizarlo se le denomina juntapasaj, que es un
familiar del cargonte que se compromete a realizarlo como
muestra de solidaridad con él. Consiste en recibir a la tropa de la
Huaylia en un espacio adecuado para el esparcimiento y
demostracion artistica, se preparan almuerzo y bebidas. Luego
de alimentarse los Huaylias se quitan la careta para presentarse
ante el cargonte portando algiin obsequio como muestra de que
estd participando y colaborando con el acontecimiento.

Antes de llegar a la casa o local donde se organiza el juntapasaj,
la tropa de la Huaylia y su mayordomo, conforme van
recorriendo las calles, son invitados por amigos o vecinos al
frontis de su domicilio para pasar un momento de esparcimiento
con bebidas. A la persona que hace este gesto se le llama
Chayachikuska que significa hacerse llegar, o llegar a su casa
para ofrecer su cariio y, puede haber dos o tres chayachikuskas
durante ese dia.

El dia 26 de diciembre junto a la tropa de la Huaylia, se hace
presente una comparsa artistica tradicional de musica de flautas
y tambores (tinya), danzan las mujeres al tiempo que cantan,
acompafiado por unos personajes que llevan instrumentos de
labor agraria, cargan una caja vacia de cerveza haciendo humor

35



al lado de un “pastor”. Van a realizar una actividad ritual muy
especial que consiste en enterrar los tallos verdes del maiz en la
tierra, que lo llaman sara pampay, mediante una ceremonia
acompafiado de bebida, coca, musica y plegarias.

Se desplazan por las calles delante de la tropa de la Huaylia, los
varones llevando la lampa, azadon, atado en la espalda con los
tallos del maiz, simulan trabajar en la chacra. Esta accion se
llama Sara Cutipay o cutipa, es decir, el segundo aporque de esta
planta que en el mes de diciembre ya estd verde y necesita el
deshierbe como todos los cultivos de Antabamba. La mazorca es
uno de los principales productos agrarios de la zona y en otros
tiempos fue considerado como su cultivo sagrado hasta hubo una
deidad llamada Saramama; tal vez sea este baile una memoria a
aquellos tiempos milenarios

Atipanakuy o Takanakuy

Actualmente el 27 de diciembre se desarrolla una actividad que
concentra muchos espectadores. Se trata de una competencia
pugilistica en la que se enfrentan dos adversarios que
previamente pactan para tal enfrentamiento, En un cuadrilatero,
que expresamente se instala en el atrio de la iglesia de
Antabamba, los oponentes se presentan, con sus botas, sus
montares y polos e inician la pelea solo a pufio ante la mirada de
un jurado que declarard al ganador, pero el arbitro mas
importante es el publico. La competencia se llama Takanakuy,
se realiza como muestra de arreglo de sus problemas, rivalidades,
recelos, antipatias, prejuicios, etc., que ocurrid durante el afio o
durante el desarrollo de la festividad de 1a navidad con las tropas
oponentes.

36



Previa al encuentro fisico entre adversarios, un grupo de mujeres
acompafiados por laykas inician un canto ligero y pisada rapida
llamado garramosas haciendo alusion al combate.

Ajicito coloradito
Ajicito coloradito;
Chiquitito, pero picante
Chiquitito pero picante.

Muchas personas mayores indican que esta actividad
antiguamente no existia, sino mds bien el atipanaky,
competencia natural entre grupos oponentes, para los cuales la
tropa tiene una estructura beligerante. También ocurria
enfrentamientos tropa a tropa en plena ejecucion de la Huaylia
en calles o plazas, lo que desfiguraba la solemnidad del baile y
para evitar esta ruptura acordaron tener un espacio exclusivo
para las lides pugilisticas.

Mucho tiempo atrds el 27 de diciembre era el dia de los
inocentes. Un personaje jocoso imita a las autoridades
poniéndolos apodos, imitdndolos, burlandose, etc. Ese dia el
mayordomo realiza un convido especial Fpicuro y Mocco Tullo,
como muestra de agradecimiento a todos los que participaron en
ayuda de su cargo de pascua de navidad (Mendoza, 1974).

Asi transcurre la secuencia de actividades de la Huaylia de afio
en aflo y de generacion en generacion, acompafiado de los
cambios que ocurren en la sociedad., pero siempre manteniendo
la rebeldia, el orgullo y la resistencia cultural.

37



up el “wrf ey ¥ 9p ourp umspe war 9p
JofelN ezl ¥ U & BQUIEQEIUY OP PEPAL ¥ 1°$059{ OUIN 9P
CHIBUPEL [3 2IGUIAP IP ST EPED ULIGI3D SOUIGUIRGEILE S0 {eiiAENH “erieny ‘ErdentiL, opumiuT)

SNS9[ OUIN [P BISoy B
VN [ € N Vad N TENeY

Vi

Infografia la festividad de la navidad elaborada por Choquetaype

38



Bibliografia

Acha, Juan (2008) La apreciacion artistica y sus efectos.
México, Editorial trillas.

Albornoz, Cristobal (1967) Instruccion para descubrir todas las
huacas del Pert-1580; en Duviols Pierre: un inédito de Cristobal
de Albornoz; Journal de la Societé des Americanistes. Tomo 56
Nro 1, 1967.

Arguedas, José Maria (1949) canciones y cuentos del pueblo
quechua. Lima Editorial Huascaran S. A.

Avendano; Periodico Alta voz, 03-01-1988

Barrientos Guillén,René (2019) La huaylia huaquirquina como
expresion genuina de Apurimac. Lima, tesis de la Escuela Nacional
Superior de Folklore José Maria Arguedas.

Casaverde Marin Ubaldo Wendel; Geografia turistica del
departamento de Apurimac; Lima, tesis UNMSM, 1977

Choquetaype, Robinson; https://macktubrobinson.blogspot.com.

Cornejo Diaz, Marcela (2010) La navidad en el ciclo solar
andino: https://canteradesonidos.blogspot.com/2010/12/1a-
navidad-en-el-ciclo-solar-andino.html

Cosme, Bueno. Geografia del Perti Virreynal, siglo XVIIIL. Publicado
por Daniel Valcarcel, Lima, 1951.

Dallal, Alberto (2013) Cémo acercarse a la danza; México, Plaza y
Valdés editores.

Espinoza Huafiahui, Carlos Alexander (2015) Culpa, Tinkuy y
Pachakuty en cuatro cantos de la Huaylia de Antabamba. Lima, Tesis
de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Escuela de
Literatura.

Estermann, Josef (1998) Filosofia andina. Estudio intercultural
de la sabiduria autdctona andina. Quito, Ediciones Abya Yala.

39


https://macktubrobinson.blogspot.com/
https://canteradesonidos.blogspot.com/2010/12/la-navidad-en-el-ciclo-solar-andino.html
https://canteradesonidos.blogspot.com/2010/12/la-navidad-en-el-ciclo-solar-andino.html

Ferrer Claude (2008) Navidad en los Andes: Arpa, comparsa y
zapateo en San Francisco de Querco, Huancavelica. Lima,
PUCP, Instituto de etnomusicologia.

Garrido-Lecca Risco, Maritza (2007) Libertad de danzar. Lima,
Manoalzada editores.

Hegel J. G. F., (1908) Estética I, Madrid, Daniel Jorro Editor.

Huamani Contreras, Josefa (2019) La expresion corporal en la danza
de la huaylia de Antabamba. Lima, tesis de la Escuela Nacional
Superior de Folklore José¢ Maria Arguedas.

Instituto Nacional de Cultura (2002) Lineamientos de politica
cultural del Peru 2003-2006. Lima, Consejo Nacional de
Cultura.

Kelle-Kovalson (1967) particularidades del arte como forma de la
conciencia social. México, editorial Grijalbo.

Lumbreras Luis Guillermo (1994) Somos subdesarrollado no
solo frente al capitalismo avanzado sino también frente al
Tawantinsuyo. COMUL.

Maldonado Pimente, Angel y Estacio Tamayo, Venancio Alcides
(2012) Las primeras mitas de Apurimac al servicio de las minas de
Castrovirreyna 1591-1599. Lima, s/e.

Mallqui (2001) Nuestra Identidad Peruana, Lima, Edigraber.

Mariategui, José Carlos (1980) 7 ensayos de interpretacion de la
realidad peruana.

Mateos (1944) Historia General de la compafia de Jests en la
provincia del Peru, Tomo II, relaciones de colegios y misiones-
1600, Madrid.

Mateos (1944) Historia General de la compaifiia de Jesus en la
provincia del Perti, Tomo II, relaciones de colegios y misiones-
1600, Madrid.

40



Mendoza, Sebastian y otros (1974) Documental de la Provincia
de Antabamba. Editor Centro Cultural Antabamba, Arequipa.,
mimeo.

Milon Luis, (1950) Huaylia Danza de Navidad en Revista
Tradicion ano I, volumen 1, nimero 2.

Moscoso Caceres, Julio Maximo, (1999) Antabamba, remembranzas
y perspectivas. Lima. s/e.

Samanez-Argumedo, Roberto (2011). Las iglesias de Apurimac
y Chumbivilcas en el Sur peruano: una nueva perspectiva del
Barroco andino; Memoria del II Encuentro Internacional,
Pamplona, Fundacion Vision Cultural/Servicio de Publicaciones
de la Universidad de Navarra; Espafia

Soria Casaverde, Maria Belén (1995) Geografia de la Sierra siglo
XIX, Apurimac. Lima, UNMSM.

Sumi Arapa (2013) Alturas de los Sikuris de Saman, Arequipa,
impresores graficos

Tamayo Rodriguez, Agustin (1972) revista cultural conmemorativa
Antabamba. Lima, Imprenta Nueva Educacion.

Tamayo Rodriguez, Agustin (1995) Estudio monografico de la
provincia de Antabamba. Chorrillo, s/e.

Turok, Marta (1988) Coémo acercarse a la artesania. México,
Plaza y Valdés editores.

Villanueva Urteaga, Horacio (1982) Cuzco 1689, documentos.
Cusco, CBC.

Zarate Aquino Raul (1972) La Waylia en la sierra central del
Perti; en actas del primero congreso nacional de folklorologos,
Huancayo, Universidad Nacional del Centro del Peru.

Félix Pinares, Blanca (2003) Antabamba y su folklore, huaylia
antabambina. s/1., 2003.

Mujica Bayly, Soledad (2008) La huaylia antabambina. Lima.

41



“Auiendo pasado en esa ciudad la enfermedad de viruelas, que llaman
los indios moro oncoy, v teniendo en aquella prouy.a noticia de la
mortandad y fllecimien.to de seis mill indios que en esta ciudad
murieron, se leuanto en la prouy.a de los Aymaraes un yndio ladino
y enseflado en la escuela de Satanas, grande lengua y experimentado
en hazer enbustes vy traer vy lleuar almas al dem.o; este yndio hizo
pregonar en el pueblo de Huaquirca que es la cabeca de toda esta
prouy.a, que todos los hombres v mujeres se juntasen y subiesen a
un cerro a adorar y sacrificar a una guaca o ydolo llamada Pisi, la
cual enojada de que le auian quitado su adoracion antigua y la auian
dado al Dios de los xpnos., prometia que si no voluian a sus antiguos
ritos v ceremonias con que tantos anos le auian adorado y
sacrificado animales, auia de destruyr toda la prouy.a enbiandoles la
enfermedad del moro oncoy que son las viruelas dichas”

“... los indios que yban a sacrificar venian embijados y afeitados los

rostros, y con unas danzas al modo antiguo y con unas redes de lana

que les cubrian todo el cuerpo vy en las cabezas unas maneras de
~ sefiales como cuernos; cada ayllo y parcialidad seguia su modo y
“ -terémoﬂl,as cantaban sus endechas y dezian cosas de honor de la
uaca leuantando uno solo la boz y respondiendo los demaés; todos .
ecieron maiz, que es su comida, de differentes colores, y asi
esmo el que llaman paras de mucha estima en
con ello hacen masa c ] que formr
co ¢ se.dir iy
F. Mate storia @ le stis ‘en le
del Per OO 11, cror mae

os,




