
La Huaylía de Antabamba, 
expresión de resistencia 

cultural

Alfredo	Sumi	Arapa

Abancay	-	2025

“Auiendo pasado en esa ciudad la enfermedad de viruelas, que llaman 
los indios moro oncoy, y teniendo en aquella prouy.a noticia de la 
mortandad y fllecimien.to de seis mill indios que en esta ciudad 
murieron, se leuantó en la prouy.a de los Aymaraes un yndio ladino 
y enseñado en la escuela de Satanás, grande lengua y experimentado 
en hazer enbustes y traer y lleuar almas al dem.o; este yndio hizo 
pregonar en el pueblo de Huaquirca que es la cabeca de toda esta 
prouy.a, que todos los hombres y mujeres se juntasen y subiesen a 
un cerro a adorar y sacrificar a una guaca o ydolo llamada Pisi, la 
cual enojada de que le auian quitado su adoración antigua y la auian 
dado al Dios de los xpnos., prometía que si no voluían a sus antiguos 
ritos y ceremonias con que tantos años le auian adorado y 
sacrificado animales, auia de destruyr toda la prouy.a enbiandoles la 
enfermedad del moro oncoy que son las viruelas dichas”

“… los indios que yban a sacrificar venían embijados y afeitados los 
rostros, y con unas danzas al modo antiguo y con unas redes de lana 
que les cubrían todo el cuerpo y en las cabezas unas maneras de 
señales como cuernos; cada ayllo y parcialidad seguía su modo y 
ceremonias, cantaban sus endechas y dezían cosas de honor de la 
guaca, leuantando uno solo la boz y respondiendo los demás; todos 
ofrecieron maíz, que es su comida, de differentes colores, y así 
mesmo el que llaman parasa que es de mucha estima entre ellos, y 
con ello hacen masa que llaman sancu de que forman los ídolos, 
como adelante se dirá”.
F. Mateos; Historia General de la compañía de Jesús en la provincia 
del Perú, Tomo II, crónica animada de 1600



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



4 
 

 

©La Huaylía de Antabamba, expresión de resistencia cultural. 

©Alfredo Sumi Arapa 

Primera edición, 2025. 

Depósito legal en la Biblioteca Nacional del Perú 2025-15031 

Se terminó de imprimir en la imprenta 

Abancay-Perú 



5 
 

Índice 

Introducción …………………………………………………. 6 

CONTEXTO DE DESARROLLO DE LA HUAYLÍA 

La provincia de Antabamba ………………………… ……... .9 

El conjunto de las festividades de Antabamba……………… 10 

Diversidad de Huaylías……………………………………... 11 

Resistencia a través del arte…………………………………. 12 

Política de represión y dogmática………………................... 17 

El lejano Qhapaq Raymi y la navidad………………………. 18 

LA ESTAMPA ARTÍSTICA DE LA HUAYLÍA 

¿Qué es Huaylía?..................................................................... 20 

Definición artística………………………………………….. 21 

Componentes de la tropa de Huaylía……………………..…. 26 

SECUENCIA DE ACTIVIDADES DE LA HUAYLIA 

Tiyarichi…………………………………………………….. 29 

Adoración…………………………………………………… 30 

Pascua……………………………………………………….. 32 

Junta…………………………………………………………. 35 

Atipanakuy o takanakuy……………………………………...36 

  



6 
 

Introducción 

 

La identidad cultural en general, y el arte en particular de los 

pueblos del Perú profundo no está debidamente tratada en los 

centros académicos profesionales del Estado peruano; se lo toma 

como actividades folklóricas de poblaciones de menor valor que 

sirve para recrear a sus integrantes que eventualmente puede 

resultar exótico y atractivo, pero que pasada la actividad no 

queda nada. O en otro caso, que la cultura lo tienen solamente 

las sociedades modernas puesto que sólo se puede generar en un 

centro académico profesional o por personas cultas. Sin 

embargo, nosotros lo tomamos la cultura como manifestación de 

la más alta importancia para la existencia de los grupos sociales 

y que les permite mantener su forma de vida singular frente a 

otros pueblos: así “en primera y en última instancia la cultura no 

viene a ser otra cosa que una manera cómo el hombre resuelve 

su existencia concreta (Lumbreras, 1994), por otro lado “la 

cultura se refiere a las formas de ser, sentir, pensar y actuar de 

los seres humanos” (INC, 2002); aquí se sostiene que todos los 

seres humanos generan cultura, y consiste en un producto que 

expresa la peculiaridad de la existencia de ese grupo social: sus 

emociones, sentimientos, pensamientos y acciones lo que 

configura una personalidad particular. 

Cuando ocurrió la invasión española en el siglo XVI, su política 

cultural fue la extirpación de las afirmaciones culturales 

autóctonas de los pueblos originarios a través de la 

evangelización católica y la introducción del modo de vida 

extranjero, de modo que se estableció la colonización, es decir, 

establecieron formas de vida extrañas a las condiciones 

históricas de un determinado territorio y población del 



7 
 

continente americano. Sin embargo, en alguna medida esas 

poblaciones originarias han forjado estrategias de aguante de sus 

manifestaciones espirituales, al tiempo que han sido receptivos a 

lo extraño de sus condiciones de vida, lo que les ha permitido 

mantener parte de lo auténtico de sus expresiones artísticas y 

cosmogónicas; es a esta condición de convivencia de memorias 

que se llama defensa o resistencia cultural. 

Al tiempo que ocurrió la extirpación de la cultura originaria de 

los pueblos colonizados, se ha borrado todo tipo de registro 

documentario o que el contenido del saber propio no se ha 

transmitido adecuadamente a las siguientes generaciones y; hoy 

no sabemos cómo fueron la filosofía, el arte, la moral, la ciencia, 

el derecho, la educación de las poblaciones originarias. En ese 

sentido, las expresiones artísticas autóctonas resultan un 

extraordinario medio para conocer el pasado debido a que ellas 

conservan lo más valioso de la sabiduría: “en las obras de arte 

los pueblos han depositado sus pensamientos más íntimos y sus 

más fecundas intuiciones. Muchas veces las bellas artes son la 

llave única que nos permite penetrar en los secretos de su 

sabiduría y en los misterios de su religión” (Hegel, 1908). Por 

eso, al arte andino lo consideramos como testimonio de la cultura 

de los pueblos originarios 

El arte es una actividad humana sensible en que la realidad social 

se ve representada en ella. A través de imágenes sensitivas se 

transmite el estado anímico de las personas o grupos sociales: 

alegría, tristeza, protesta, resignación, duelo, paz, etc. Existen 

teóricos del arte que manifiestan este sentido social: Vallejo, 

Hegel, Van Gogh, Duncan y, se refieren a los más variados 

géneros artísticos: poesía, pintura, música, danza, teatro, canto, 

etc. (Sumi, 2013) 



8 
 

Los conceptos teóricos de cultura, colonia, resistencia, estética, 

sensibilidad y, arte nos permitirán desarrollar el análisis 

correspondiente del tema que presentamos: La huaylía expresión 

de resistencia cultural de la provincia de Antabamba-Apurímac 

y que esta manifestación artística constituye una fuente de 

identidad de los pueblos de este poblado del departamento de 

Apurímac. 

  



9 
 

I 

CONTEXTO DE DESARROLLO DE LA HUAYLÍA 

 

La provincia de Antabamba 

La provincia de Antabamba es heredera de una tradición cultural 

milenaria, pero su fundación política data de hace 150 años con 

sus distritos Sabayno, Totora-Oropesa, Pachaconas, y los 

recientes de Huaquirca Juan Espinoza Medrano, y El Oro. El 20 

de agosto de 1872 fue creado oficialmente por ley emitida por el 

congreso de la república que se desprendió de la milenaria etnia 

de los aymaraes. Hasta esa fecha las provincias de Abancay, 

Aymaraes y Cotabambas pertenecían al departamento de Cusco, 

y la provincia de Andahuaylas integraba Ayacucho, las que el 21 

de junio de 1825 fueron referidos provincias con sus respectivos 

representantes al congreso de la república. Es decir, el 

departamento de Apurímac es de una creación reciente, 28 de 

abril de 1873, sin embargo, los territorios y la población que la 

integran tienen una historia de milenios, al tiempo que llevan 

dentro una historia colonial nacida en el siglo XVI. 

Al iniciar la invasión española a los territorios del Perú profundo, 

también empezó la desestructuración de la sociedad andina 

asentada por miles de años. En su espacio territorial y su 

población que tratamos, se establecieron instituciones políticas 

extrañas, agrupadas forzadamente en repartos y encomiendas 

para adoctrinamiento, explotación y cobro de tributo; luego 

impondrían las reducciones o pueblos hasta la aparición de los 

corregimientos en la década de 1570: Abancay, Andahuaylas, 

Cotabambas y Aymaraes; con lo que la administración política 

española tuvo controlada y sometida a la población indígena. Así 



10 
 

empezaron la larga carga de arremetida y explotación a la 

población originaria que pudo defenderse como pudo hasta ser 

subyugado íntegramente, aunque se proclamara la 

independencia del Perú en 1821, la dependencia continua. 

La economía agraria solidaria fue destruida, ni más superada por 

la extracción y saqueo de los recursos naturales. Para sola 

prueba, observamos la existencia de inmensas andenerías 

abandonadas que bien hoy podrían servir para aplacar el 

problema de la seguridad alimentaria; así como las actividades 

rituales del culto al agua en la provincia de Antabamba que son 

una prueba que los pobladores tuvieron una política pública 

frente a la escases de este recurso hidráulico. 

 

 

El conjunto de las festividades de Antabamba 

Las festividades agropecuarias y religiosas en la provincia de 

Antabamba que en otros tiempos eran florecientes, hoy en día 

han quedado reducidas o que esporádicamente se practica. 

Algunas de esas manifestaciones son: bajada de reyes (enero), 

pucllay (febrero), semana Santa (abril), San Santiago (julio), 



11 
 

Mayura de San Salvador y Wanso Qocha (agosto), Virgen de 

Rosario (octubre), Huaylía (diciembre). Otras festividades como 

Arriero, llamero, huaca mayor, huertero, iglesia puncu; han 

quedado extintas. Así mismo existían cantos a los animales del 

vacuno, ovino, caprino, camélido, equino; así como cantos a las 

labores sociales: techado, matrimonio, varayogs, etc. 

(Casaverde, 1977), que poco a poco están desapareciendo. De las 

más vigentes de estas expresiones culturales y de las principales 

y de trascendencia extra-provincial es la Huaylía que se celebra 

el 25 de diciembre; los encargados, llamados cargontes, se 

preparan durante un año o más. 

 

Diversidad de Huaylías 

En la provincia de Antabamba la Huaylía es la manifestación 

artística por excelencia, no sólo en la ciudad capital, sino 

también en todos sus distritos, aun en sus anexos. Pasamos a 

citarlos: Antabamba, Huaquirca (Matara), Juan Espinoza 

Medrano (Mollebamba, Vito, Silco y Calcausto), Sabayno 

(Antilla), Pachaconas (Huancaray), El Oro (Ayahuay) y, 

finalmente Totora-Oropesa. Cada poblado tiene una 

particularidad en el vestuario que lo diferencia, al mismo tiempo 

que tienen algo en común en el zapateo. 

De otro lado, en las otras provincias del departamento de 

Apurímac, también existen Huaylías, pero no están reconocidas 

debidamente. Entre ellos en Grau (Virundo, Turpay, San 

Antonio, Mamara, Ayrihuanca), Cotabambas, (Chalhuahuacho, 

Haquira), Aymaraes (Colcabamba, Pocohuanca, Tintay, 

Chacña), y Andahuaylas (Huayana, Talavera, Umamarca, 

Ancatira, Pampachiri) 



12 
 

En otros departamentos aledaños de Apurímac existen Huaylías 

cada uno con singulares características: Chumbivilcas (Cusco), 

Tauría, Huaynacotas, Alca (Arequipa), Parinacochas, Sara Sara, 

Lucanas, Huancasancos, Vilcashuaman, (Ayacucho), Huaytará 

(Huancavelica), Tarma (Huancayo). Muchas de estas 

manifestaciones culturales han sido reconocidas como 

Patrimonio Cultural de la Nación por el Ministerio de Cultura 

del Perú. 

 

Resistencia a través del arte 

Ante la catástrofe política que empezó en 1532, motivadas por la 

invasión española al territorio Inca, después de buen tiempo la 

sociedad andina respondió enérgicamente a través de 

innumerables movimientos sociales que buscaron la restitución 

del Estado del Tahuantinsuyo. Primero fue la guerra de 

reconquista realizada por Manco Inca de 1536 que terminó en 

1572 en Vilcabamba Cusco con el sacrificio de Felipe Tupac 

Amaru. Luego, la rebelión llevada por Juan Choqne develada en 

1565 en Parinacochas, al sur de Ayacucho, cuyo movimiento se 

llamó Taki Onqoy se extendió a todo el virreinato, sobre todo a 

su parte central, fue rápidamente reprimida y controlada; “fue 

una propuesta andina para expulsar a los dioses blancos. Un 

rescate de la ideología anterior y del mundo antiguo peruano. Se 

desarrolló fundamentalmente en la sierra central, en Ayacucho… 

Se expresaba en Taki que es baile y Onqoy enfermedad. Es un 

tipo de rebelión que puso al dios blanco en graves situaciones de 

crisis, porque era una especie de gran huelga. Los campesinos 

cantaban y bailaban, y nada más que cantaban y bailaban por 

horas y horas, días y días cantaban y bailaban” (Lumbreras, 



13 
 

1994). Hoy en día en la parte sur de Ayacucho existen huaylías 

en donde surgió aquel movimiento rebelde. 

En Huaquirca, repartimiento de Collana-Aymara antigua cabeza 

política de la etnia de los aymaraes, en 1591, apareció otro 

movimiento social con motivaciones y objetivos similares al 

Taki Onqoy, se llamó MURU UNQUY, enfermedad de colores 

de la piel (Curatola, 1977) Debemos recordar que, en el siglo 

XVI, el corregimiento o la nación Aymaraes estuvo dividida en 

tres partes: Collana Aymara, Taype Aymara, Cayao Aymara. Y 

en términos contemporáneos la provincia de Antabama}ba 

estaba en la jurisdicción de Collana Aymara. 

Así, Un indio ladino se levantó y proclamó el retorno al 

pensamiento antiguo, puesto que todo estaba de cabeza y se 

estaban muriendo en miles. “Auiendo pasado en esa ciudad la 

enfermedad de viruelas, que llaman los indios moro oncoy, y 

teniendo en aquella prouy.a noticia de la mortandad y 

fllecimien.to de seis mill indios que en esta ciudad murieron, se 

leuantó en la prouy.a de los Aymaraes un yndio ladino y 

enseñado en la escuela de Satanás, grande lengua y 

experimentado en hazer enbustes y traer y lleuar almas al dem.o; 

este yndio hizo pregonar en el pueblo de Huaquirca que es la 

cabeca de toda esta prouy.a, que todos los hombres y mujeres se 

juntasen y subiesen a un cerro a adorar y sacrificar a una guaca 

o ydolo llamada Pisi, la cual enojada de que le auian quitado su 

adoración antigua y la auian dado al Dios de los xpnos., prometía 

que si no voluían a sus antiguos ritos y ceremonias con que tantos 

años le auian adorado y sacrificado animales, auia de destruyr 

toda la prouy.a enbiandoles la enfermedad del moro oncoy que 

son las viruelas dichas” (Mateos (1944). La montaña se llama 

PICTI, se ubica entre las actuales Antabamba y Aymaraes, a esa 



14 
 

cima habrían subido miles de personas a adorar a la gran huaca 

(ser sagrado) 

Los cultores bailaban ataviados y se respondían en cantos. “… 

los indios que yban a sacrificar venían embijados y afeitados los 

rostros, y con unas danzas al modo antiguo y con unas redes de 

lana que les cubrían todo el cuerpo y en las cabezas unas maneras 

de señales como cuernos; cada ayllo y parcialidad seguía su 

modo y ceremonias, cantaban sus endechas y dezían cosas de 

honor de la guaca, leuantando uno solo la boz y respondiendo los 

demás; todos ofrecieron maíz, que es su comida, de differentes 

colores, y así mesmo el que llaman parasa que es de mucha 

estima entre ellos, y con ello hacen masa que llaman sancu de 

que forman los ídolos, como adelante se dirá” (Mateos (1944). 

Estas citas, descripciones del año 1600, nos muestra la existencia 

de un movimiento político en Huaquirca en el año 1591, con 

características artísticas y estéticas, organizado por originarios 

de aquel poblado. Las motivaciones fueron la catástrofe 

demográfica que azotaba la zona por el enojo de las huacas; los 

indios habían adquirido la religión católica y cultura española, 

olvidando lo propio y que si no retornasen de inmediato las 

montañas enviarían la muerte. Así, la solución política era la 

revuelta a la cultura originaria lo que llevaría a reconstruir la 

sociedad prehispánica. En un punto indica que realizaban cantos 

en contrapunto invocando a la gran montaña del Pisti, al tiempo, 

que los sublevados bailaban poseídos por esta montaña y las 

huacas. 

Hoy en día algunas melodías de la Huaylía son alusivas a las 

montañas de Utupara, Calvario (Huamayna), Allpagmarca; 

espacios u objetos sagrados como “winchu rumi”; “así mismo 

las canciones son emitidas por un núcleo de guiadoras y son 



15 
 

contestadas masivamente por las tropas; también preparan del 

maíz una bebida espesa que luego de cantar en la plaza se les 

sirve a los bailarines; se visten pomposamente cubriéndose el 

rostro y llevan en la cabeza unos sombreros con plumas. 

Podemos sostener que la expresión artística del Muro Onqoy se 

mantiene en la Huaylía de la provincia de Antabamba, aunque 

son 400 largos años, en que debió cambiar mucho. 

Decíamos que en el siglo XVI el corregimiento de Aymaraes 

abarcaba toda Antabamba y la actual provincia del mismo 

nombre y, limitaba con el corregimiento de Cotabambas y 

Andahuaylas. De modo que el movimiento político Muru Onqoy 

se expandió a la toda la zona, dejando huellas en las 

manifestaciones artísticas de todos los pueblos de la provincia en 

mención. 

Otro movimiento social surgió en 1596 en la otrora provincia de 

Yanahuara, actual jurisdicción de Cotabambas, en su sede 

principal que es ahora el distrito de Haquira y Mara. Las 

motivaciones y objetivos son similares a las del Muru Onqoy y 

Taki Onqoy. De este suceso dio cuenta el historiador Waldemar 

Espinoza Soriano, en donde el líder indio Yanahuara llevó a la 

cima del Pitic a unos 2000 indios y empezó a adorar a la gran 

huaca, quemó las cruces cristianas, convenció a los presentes de 

su capacidad de hacer precipitar la lluvia al tiempo de 

controlarla. En el actual distrito de Haquira existe Huaylía, que 

limita con la provincia de Chumbivilcas en donde también existe 

esta manifestación artística, puede que aquel movimiento 

rebelde se haya impregnado en esta danza 

Así se puede ir describiendo la rebeldía de las poblaciones 

indígenas del siglo XVI, tanto en Huancavelica como en 

Arequipa, (como las descritas de Apurímac y Ayacucho); lo 



16 
 

trascendente de esto es que en esos territorios rebeldes de ayer 

existen Huaylías, lo que de hecho hace pensar que el mensaje de 

esas rebeliones ha quedado en las manifestaciones artísticas 

actuales, sino que son continuidad directa 

En efecto, nuestros pueblos han conservado sus más profundas 

filosofías en el arte. Ya decía el filósofo Hegel en su gran obra 

Estética: “Muchas veces las bellas artes son la llave única que 

nos permite penetrar en sus secretos de su sabiduría y en los 

misterios de su religión”. Sin embargo, las artes no solamente 

nos permiten abstraer una información de los pueblos, sino que 

son el medio principal de goce estético, satisfacción y realización 

humana. “Esos huacos dicen que el arte inkaico fue un arte 

popular. Y el mejor documento de la civilización incaica es, 

acaso su arte. La cerámica estilizada sintetista de los indios no 

puede haber sido producida por un pueblo grosero y bárbaro” 

(Mariátegui, 1980). Un pueblo sabio desarrolla la estética 

Si bien en otras partes del planeta, el ser humano, para conocer 

la realidad ha desarrollado la razón, en esta parte del globo 

terrestre ha ido desarrollando la sensibilidad para percibir la 

realidad y tomar acciones para su bienestar. Es así que su 

fabuloso acerbo artístico es resultado de su capacidad sensitiva 

de apreciar la realidad. 

Y por supuesto, cuando se presentó la ocasión política en el siglo 

XVI, tuvo que movilizar su capacidad sensitiva, su poderío 

estético mediante el canto y la danza para oponerse a la 

colonización española, y proponer el retorno a la forma de vida 

autóctona. Pero al verse imposibilitado su victoria tuvo que ceder 

frente al espiritualismo y racionalismo católico, y mantenerse en 

resistencia. 



17 
 

 

Política de represión y dogmática 

Al “descubrirse” que los indígenas estaban organizando 

rebeliones sociales para expulsar a la cultura blanca, las 

autoridades españolas a través de la iglesia católica desarrollaron 

una política de represión y adoctrinamiento para las masas 

indígenas, al tiempo que la política de extirpación de idolatrias. 

En una primera instancia, se propuso la política de la visita de 

clérigos a los territorios en rebeldía con el fin de aplacar la 

revuelta, detener a los responsables, buscando el 

arrepentimiento, el encarcelamiento, tal lo que hizo Cristóbal de 

Albornoz que tuvo como asistente al famoso cronista Felipe 

Huamán Poma de Ayala; y, en la provincia de Aymaraes y los 

Chankas, dice Albornoz quemó 2000 huacas, es decir en las 

actuales Andahuaylas, Antabamba y Aymaraes, dan cuenta de 

quemar las principales huacas como la de Suparaura y 

Mallmanya Esto allá por la década de1570, época en que fue 

descubierto el Taki Onqoy (Albornoz, 1580) 

En una segunda instancia, el arzobispado de Lima convocó a sus 

magnos conclaves que fueron el segundo (1567), el tercer 

concilio limense (1582-1583), el cuarto concilio limense (1591), 

en donde establecieron la política ofensiva de evangelización a 

las poblaciones indígenas: edificación de iglesias, imposición de 

festividades católicas, elaboración de manuales de instrucción 

cristiana, diccionarios de traducción, aprendizaje por los curas 

de idiomas nativos, etc.  En estas circunstancias se habría 

impuesto la celebración entre los indígenas el nacimiento del 

niño Jesús el 25 de diciembre, hecho extraño a su cultura 

indígena panteísta, aunque supieron mantener en lo profundo sus 



18 
 

tradiciones, “el paganismo aborigen subsistió bajo el culto 

católico” (Mariátegui, 1980).  

Luego inmediatamente enviaron misioneros agustinos para el 

predicamento católico en las zonas de rebeldes. Así como la 

edificación de iglesias para institucionalizar el adoctrinamiento, 

así ocurrió en Antabamba a fines del siglo XVI: “No menos 

interesante es la iglesia del Santísimo Salvador de Antabamba 

edificada en torno a 1595 por la orden religiosa de los Agustinos” 

(Samanez, 2004) 

 

El lejano Qhapaq Raymi y la navidad 

En el calendario incaico existió una fiesta central en el mes de 

diciembre denominada Qhapaq Raymi, fiesta de la abundancia, 

puesto que en esa época los cultivos efectuados empezaban a 

crecer las primeras matas de los cultivos, al tiempo que ocurría 

el fenómeno del solsticio de verano producida por la traslación 

que realizaba la tierra alrededor del sol. Por esas razones el 

Estado incaico estableció como celebración principal entre el 21 

y 22 de diciembre 

En esta época del año se aprovechaba realizar la ceremonia del 

huarachicuy que consistía en la presentación de los jóvenes a la 

vida pública, en la que luego de una prueba de resistencia podían 

recibir el título honorífico de persona con sus derechos y deberes, 

al tiempo que recibían un traje llamado “Wara” para las 

extremidades inferiores, una especie de pantalón. Así mismo 

Cristóbal de Molina dice con respecto a los jóvenes guerreros: 

“hacían el Taqui guayllina seis días; hacían sacrificios por el 

hacedor, y el sol y el trueno y luna por el Inca y porque se habían 

armado caballeros” (citado por Ferrier, 2008: p. 31) 



19 
 

Con la inserción de la cultura española en los intersticios de la 

Sociedad Inca y vista su sometimiento político y económico, es 

lógico que la nueva ideología dominante se levantara sobre las 

ruinas culturales, sabiendo adaptarse a las tradiciones indígenas. 

Es así que la fiesta del Qhapaq Raymi fue absorbido por la fiesta 

del nacimiento de Jesús del 25 de diciembre. Sostiene 

Estermann: “Navidad o la fiesta del niño venía reemplazando 

otras fiestas de los incas, el Qhapaq Raymi” (Citado por Ferrer, 

2008, p. 30). Así, mismo “en el Perú del periodo incaica, el Inti 

Raymi celebrada en el solsticio de invierno y el Qhapaq Raymi, 

el solsticio de verano, lo que son hoy en día las fiestas cristianas 

de San Juan y Navidad, respectivamente” (Cornejo, 2010). Así 

la fiesta del Qhapaq Raymi fue trasplantado por la fiesta del 

nacimiento del niño Jesús. 

El Qhapaq Raymi coincidía con el nacimiento de las primeras 

plantas cultivadas por los indígenas a fines del mes de diciembre. 

Se habla de la segunda fase del cultivo del maíz, abonarla con 

tierra, saracutipay. “En Antabamba, los primeros frutos del maíz 

brotan a fines del mes de diciembre. La planta sagrada es 

vinculada directamente con el nacimiento del niño Jesús, pues 

como él, las mazorcas de la Sara Mama tienen el color dorado y 

el resplandor del sol…” (Cornejo, 2010) 

  



20 
 

II 

LA ESTAMPA ARTÍSTICA DE LA HUAYLÍA 

 

¿Qué es Huaylía? 

El sonido de la palabra Huaylía en boca de cantantes, durante 

una presentación artística o experiencia estética, se repite 

permanentemente, constituyendo la línea de la melodía. Luego, 

en un segundo momento del desarrollo de la melodía/danza, 

inician a cantar las letras de la canción. Por una parte, las mujeres 

guiadoras emiten el sonido y/o palabras por otra parte, los 

varones o tropa de varones contestan/responden con lo mismo. 

Y así hasta terminar una ejecución del canto y baile. El propio 

canto constituye la música, pues no intervienen instrumentos 

musicales aparte de los bailarines, aunque en otras variedades se 

emplea el violín. 

En la mayoría de los datos encontramos acerca del significado 

de la palabra Huaylía, ésta está asociada a las mujeres: “Es un 

género de música y danza-himno navideña, expresadas en bellas 

melodías y cánticos alegres; son interpretadas por mujeres 

expertas para el caso, por eso se llama “huayliya”, que significa: 

escogida, selecta o aclla. Es una música mestiza derivado del 

Haylli, mayormente se difunde en Ayacucho y Apurímac” 

(Mallqui, 2001). Así mismo “… la fecha de celebración varía 

entre el 25 de diciembre y el 2 de febrero, y en muchas casas 

siguen los días escogidos todavía por lejanos antepasados. En ese 

día actúan las Huaylías y los Jayllej y se sirven los platos clásicos 

de navidad … Huaylía es el conjunto de bailarinas de navidad. 

(Ayllej) conjunto de danzantes (Milón,1950). 



21 
 

En el departamento de Junín también está presente la Huaylía, y 

su correspondiente significado. “En el kechua del Chinchaysuyo 

o kechua wanka, wayllía o wallak –fonéticamente waylias- es 

cancionera, cantante o intérprete de la lírica, una lírica erótica, 

de pastoreo o de ritos religiosos. En el kechua Inka o runa simi, 

intérprete del aylli (haylli), lírica pastoril pomayli, lírica erótica. 

Por variaciones fonéticas y lingüísticas ha dado lugar a una 

misma interpretación literaria que, a través de muchos siglos, 

conserva su misma esencia andina desde puntos de vista 

arqueológicos, antropológicos y, sobre todo, en su esencia de 

folklore aborigen. En suma, las Waylijía son intérpretes de la 

lírica, cancionera o poetisas, similares a los haravicu” (Zárate, 

1972) 

Las tres citas presentadas en torno al significado de la palabra, 

refieren que Huaylía son las mujeres cantoras de esta expresión 

artística, en segundo lugar, que está asociado a la fiesta de la 

navidad en el Perú 

 

Definición artística 

Un acercamiento temprano a la definición artística de la Huaylía 

de Antabamba es aquella descrita en 1940 “Ochenta o cien 

hombres formados en dos columnas constituyen los personajes 

varones de la Huaylía, vestidos con plumajes en el sombrero, 

mantón de mujer o pañuelo en el cuello, puestos encima del 

chaleco con pantalón de montar, polainas cuidadosamente 

lustradas. El rostro cubierto por una máscara de alambre tejido, 

con lo que es difícil reconocer a cada uno de los bailarines. 

Completase el disfraz con los guantes y un fuete o paraguas en 

las manos” (Zárate,1972). Esta descripción es una de las más 



22 
 

antiguas que se ha encontrado; otra se refiere a una grabación 

sólo en imágenes-video de una presentación en Cusco de 1965, 

en donde bailarines se desplazan en dos filas en compañía de dos 

mujeres solamente, vestidos como anota la cita anterior. 

Entonces, Huaylías son tropas de personas, debidamente 

ataviados, se desplazan en calles y plazas, cantando y bailando 

marcialmente al son de su canto, avanzan en dos filas, 

acompañado por un núcleo intermedio de varones y mujeres que 

llevan la melodía. Esta tropa tiene una estructura artística 

jerárquica con responsabilidades específicas para el buen 

desempeño en competencias y ejecución apropiada de la 

estampa. 

En una presentación artística de escenario reluce tres elementos 

que el público receptor puede apreciar: el canto interpretado, la 

danza ejecutada y el traje que viste el artista. Estos componentes 

en escenario son eminentemente artísticos, de acuerdo a ello el 

sujeto observador o la persona que recepta va valorar el arte de 

la huaylía. Esta condición tripartita hace que el fenómeno sea 

agradable. 

El acto de cantar es al unísono, en tropa, de modo que se escucha 

un canto coral Las canciones son creaciones populares, 

producidas por un compositor, también pueden hacerlo los 

integrantes de los guiadoras, guiadores o pastores. Cada año se 

estrena una canción en alusión a la experiencia de vida de los 

mayordomos, a su identidad familiar o barrial, a la actividad 

laboral, a la cosmovisión del antabambino, etc. Un compositor 

prominente en Antabamba es Aurelio Bustinza Santi, la que año 

en año compone la melodía y las letras a petición de los 

mayordomos. Sin embargo, existentes canciones antiguas que 

son del acervo popular. 



23 
 

 

Ischu kañask’ay. 

Orkkopi ischu kañaskkay 

Kkasapi ischu kañaskkay 

¡hinallarakkchus rupachkan 

¡hinallarakkchus raurachkan 

 

Jhinalla rupariptinkka 

Jinalla raurariptinkka 

¡warma wekkechaykiwan challaykuy! 

¡Warma wekkechaykiwan tasnuykuy! (Arguedas, 1949) 

 

Esta es una versión recogida por José Arguedas, Sin embargo, la 

escuchamos entonando en las huaylías de Antabamba, con una 

ligera modificación de una u otra palabra. La gran mayoría de 

canciones compuestas por antabambin@s son alusivas a las 

actividades agropecuarias, a la cosmovisión telúrica, al orgullo 

del terruño, denuncias políticas, accidentes familiares, a los 

afectos sentimentales, a la valentía de los varones y belleza de 

las mujeres. En ese sentido, muestran un realismo social del arte. 

La danza de la Huaylía se desarrolla con un zapateo o pisada 

rotunda que estremece el piso, cuyo sonido marcial se oye a lo 

lejos, en la que el artista y el público observador goza del ritmo 

que marca. Se puede observar tipos de pasos: por los pastores en 

marcha pie a pie, los truenadores dando saltos de uno a otro lado, 

el paso de saludo pisada suave y levantando la mano hacia el 

público. Para Eugenia Huamaní en la coreografía los tipos de 

pasos son: paso corto, tipo marcha, los pies no se levantan del 

piso; paso prosa, implica mayor movimiento y desequilibrio 

corporal; paso largo, los pies se extienden hasta llegar a correr. 



24 
 

Son los desarrollados por pastores y truenadores. También 

intervienen los brazos y se llenan de energía. (Huamani, 2919) 

El danzante, mueve el cuerpo rítmicamente, levanta y pisa el pie, 

y siente conectarse con el mundo exterior. Por eso, la materia de 

la danza es el cuerpo que al movilizar rítmicamente en un espacio 

aflora un goce, un mensaje significativo (Dallal, 2013). Es decir, 

el movimiento corporal rítmico lleva un contenido de la realidad. 

“Mis ideas sobre la danza eran que había que expresar los 

sentimientos y emociones de la humanidad” (Duncan, 1968). 

Así, la Huaylía tiene un mensaje de la realidad social, que puede 

ser la alegría, el orgullo, la denuncia, etc. 

El cuerpo no refleja mecánicamente la realidad, es decir, la danza 

no es fruto de cualquier estimulo externo, “sino que es efecto de 

sensaciones externas y una complicada elaboración en la mente 

de imágenes que llevan a movilizar el cuerpo” (Sumi, 2013). 

Pero hay un resorte central de todo movimiento corporal, 

“ubican el centro, la fuerza principal o el motor del cuerpo, y del 

movimiento en la zona del bajo vientre, es decir, ese triángulo 

que podemos ubicar imaginariamente entre las dos salientes del 

hueso ilion (en las caderas) y el pubis” (Garrido, 2007). Ahí nace 

la danza, ese es el soporte material que debe entrenarse a través 

de los ejercicios físicos. 

Y cuando la Huaylía se apodera de la mente del danzante, 

directamente se dirige a ese centro motor para poder movilizar 

el cuerpo, de esta forma las huacas se habrían apoderado del 

cuerpo de los indígenas en el lejano siglo XVI. Por eso, “el genio 

de un danzak depende de quién vive en él” (Arguedas) 

Vestirse es un arte. Para poner en escena la Huaylía el artista 

tiene que estar bien trajeado, con la mejor indumentaria regio y 



25 
 

reluciente. Los varones llevan esteras con plumas de pavo real 

(sombrero), careta, pañolón entre la espalda y la cabeza, chaleco, 

camisa, chalina, cinturón, montar (pantalón) y botas. Las 

mujeres visten con sombrero, pullu, blusa, pollera y botines. La 

elaboración de este vestuario requiere pericia especial de los 

artesanos de Antabamba y en los últimos años mandan a fabricar 

en otras ciudades. Es indudable, que el traje ha cambiado 

considerablemente a lo largo del tiempo, debido a que el 

desarrollo tecnológico hace posible la fabricación de ropa de 

manera más rápida y menos costosa que la artesanía tradicional 

o, que el comercio hace posible el intercambio de ropa según el 

deseo y posibilidad de las personas. 

En los pueblos del tercer mundo o en los países periféricos de la 

órbita centralista que es el primer mundo, las expresiones 

culturales populares son denominadas peyorativamente y en 

minusvalía, que no aportan al bienestar humano, más que a los 

sujetos que lo practican en su soledad cual autistas. Cantar, bailar 

y vestirse de acuerdo a las condiciones sociales del medio rural 

son catalogadas como “folklore”, “artesanía”, “canto 

vernacular”, etc., como si no tuvieran un valor estético o artístico 

o que no poseen el canon artístico de la academia. Incluso, la 

antropología está influido por esta condición colonial de apreciar 

los bienes culturales. 

Sin embargo, el despertar de los pueblos excluidos recién han de 

valorar en su verdadera dimensión sus manifestaciones 

culturales, como expresiones estéticas que contribuye la 

humanización, que el canto, la danza y el vestir producen 

experiencias estética realizadoras. La capacidad estética del 

hombre es universal, es decir, su sensibilidad, su capacidad de 



26 
 

sentir o producir emociones a través de sus sentidos son 

funciones humanistas (Acha, 2008).  

Para eludir el ámbito hegemónico de la cultura dominante, la 

música, la danza, la literatura oral y la artesanía de los pueblos 

la situamos como parte de la cultura popular que produce 

experiencias estéticas de agrado, goce, belleza, satisfacción, etc. 

Es decir, más allá de llamarlas folklore de los pueblos 

periféricos, las denominamos culturas estéticas, por la variedad 

sensitiva en que se constituyen. 

 

Componentes de la tropa de Huaylía 

La tropa de la Huaylía está estructurada con un espíritu 

combativo, en la que cada quién cumple una función específica 

dentro de la organización, de modo que la tropa puede afrontar 

ciertas acciones de oponentes con la debida contundencia. 

Guiadoras y guiadores. Es el núcleo de la huaylía, quienes se 

encargan de interpretar las canciones en contrapunto entre 

mujeres y varones. El grupo de mujeres son las que determinan 

la canción a ejecutar, y también llevan la melodía con el estribillo 

de ¡huaylía¡ ¡huaylía¡ al ritmo de una sonaja que mueven con sus 

manos. Los varones guiadores responden en coro a su turno; al 

final de una sesión melódica, hacen sonar sus matracas o 

kjarkjachos dándoles vueltas, lo que indica llevar la melodía con 

el estribillo ¡huaylía¡ ¡huaylía!. 

Punta alesna. En cada fila de la tropa, está el “punta alesna”, que 

es una persona experta en conducir la tropa de la huaylía. Son 

personas recias y convictos de su acción que se muestra cuando 

tienen cruces con grupos oponentes en la que deben salir airosos. 



27 
 

La condición de este puesto requiere una serie de protocolos 

desde el compromiso para participar en una tropa hasta la 

invitación el día de la ejecución de la festividad. 

Truenadores. Son expertos bailarines y colaboran férreamente en 

la disciplina y orden de la fila encargada de pastores, al tiempo 

que llevan el mensaje de las canciones y melodías a ejecutar. Se 

ubican al costado de la fila la que les permite desplazarse de un 

extremo a otro con una serie de pasos especiales. 

Pastores. Es el grupo mayor de bailarines distribuido en dos filas. 

Ellos bailan y cantan de acuerdo al mensaje de los truenadores, 

la que a su vez viene de los guiadores. 

Laykas. Son bailarines que están ubicados al final de la fila de 

los pastores vestidos de manera especial solo con poncho, gorro, 

careta, montar y borceguís. Algunas veces se les ve haciendo 

bromas con la tropa y los transeúntes. Este actor es uno de los 

especiales en la tropa de la Huaylía, pero que, sin embargo, pasa 

desapercibido por obvias razones jerárquicas de la condición 

colonial, hasta la equiparan con un “brujo” u “humorista”. Sin 

embargo, representa al indígena; layka es el maestro, sabio o 

sacerdote con poderes especiales. Se podría decir, que en la tropa 

de la Huaylía preserva ese papel genuino que debió tener en el 

siglo XVI cuando ocurrieron las sublevaciones, debió ser el 

personaje que llaman los españoles: “indio ladino”, diestro en las 

artes de la conducción social, un líder social. 

Para los efectos de una presentación de la festividad de la 

navidad del 25 de diciembre también son parte integrante de la 

tropa el mayordomo, warmiwawas, prioste (sic), Kuyaj, 

iglesiapunku, Juntapasaj, cutipa, garramosas, etc. 



28 
 

Especial atención merece el organizador de la comparsa de la 

Huaylía para la Pascua de la Navidad del 25 de diciembre. En 

otros tiempos, para ser mayordomo o prioste debía inscribirse 

tres años antes de la festividad a ejecutar (San Salvador, Virgen 

Rosario o Pascua de Navidad), y de esa forma eran considerados 

aspirantes a Carguyocc, al segundo año se llamaba Uchui 

mayordomo, hasta llegar al primer año. Durante ese tiempo 

deben cumplir determinadas obligaciones en las chacras del 

Niño Jesús que los administra el Prioste, para lo cual existe un 

grupo de mujeres llamadas huarmi huahuas que servirán al 

mayordomo en la realización de esos compromisos. Desde el 

mes de octubre hasta la cosecha, se realizan las siguientes 

actividades agrarias del cultivo de maíz: Ccarpacui (riego), 

Tarpucui (siembra), Jallmai (primer aporque), Cutipa (segundo 

aporque) y, Sara cosecho (cosecha del maíz). De esta forma, se 

cumple los deberes para ser mayordomo (Mendoza, 1974). Hoy 

en día se ha olvidado esta secuencia de actividades agrarias para 

ocupar el cargonte, pues muchas veces ya no vive en Antabamba, 

sino vienen desde lejanos lugares de residencia para pasar la 

festividad. Lo que sí se observa es la actividad de Llantakuska, 

es decir, el aprovisionamiento de leña para las actividades 

culinarias que demandará las celebraciones del nacimiento del 

Niño Jesús. 

  



29 
 

III 

SECUENCIA DE ACTIVIDADES CON LA HUAYLÍA 

La palabra navidad significa nacimiento. En el Perú la 

celebración al natalicio de Jesús debió generalizarse a fines del 

siglo XVI y, naturalmente que fue una imposición que con el 

tiempo se volvió una costumbre y además un evento de gran 

pomposidad. Las primeras celebraciones, luego de la imposición 

de la religión católica fueron en las ciudades como Lima y 

Cusco, en la década de 1550 posteriormente se expandió a la 

parte rural, de modo que la población indígena tuvo que aceptar 

esta tradición cristiana (Avendaño, 1988, Rodríguez, 1995, 

Cornejo, 2010) 

Según la observación que realizamos en la ciudad de 

Antabamba, la festividad de la navidad acontece entre el 23 y 27 

de diciembre, con el día central que es el día 25 del mes, siempre 

acompañada por la estampa de la Huaylía. Otra información nos 

anuncia que la festividad duraba más días y tenía algunos 

eventos adicionales, lo que hoy en día se ha perdido. 

 

Tiyarichi 

El 23 de diciembre es el inicio de la festividad, se llama 

Tiyarichi, significa hacerlo sentar la actividad. El cargonte acoge 

mediante un agasajo a los invitados familiares, vecinos y amigos 

que participarán en la ejecución de la Huaylía y la festividad, se 

presenta la indumentaria necesaria que vestirán los artistas, los 

insumos o avituallas necesarios para alimentarse en los días 

festivos, los familiares entregan su colaboración (Ayni), se les 

entrega la indumentaria a las guiadoras y guiadores, sobre todo 



30 
 

la sonaja y el Kjarkacho; los punta alesnas como autoridades de 

la tropa se encargan de ubicar en la fila a sus “pastores” a los 

responsables de la disciplina que son los truenadores. También 

se desarrolla un acto ritual dedicada a la naturaleza o montañas 

sagradas, para que proteja y brinde augurio durante la fiesta. 

Oficialmente inicia la fiesta de la navidad, con el desplazamiento 

de los danzantes y su canto 

 

Adoración 

El día 24 de diciembre es el día de la adoración al niño o lo que 

antes lo llamaban “niño apayquy” (entrada del niño). 

Principalmente en la casa del mayordomo se reúne el núcleo 

central de la Huaylía que son las guiadoras y guiadores, que son 

más o menos ocho personas; al mismo tiempo se presentan los 

demás integrantes de la estructura jerárquica de la comparsa, 

para partir a la iglesia de Antabamba y sacar la efigie del niño 

Jesús y llevarlo a la capilla de Barrio Alto al son de la danza y 

cantando melodías alusivas al nacimiento; en este lugar durante 

la noche ocurrirá la adoración al niño. Según documentación del 

año 1974 sostiene que, la marcha artística lo encabezan los 

mayordomos, se dirigían al lugar denominado NIÑO PUCYO 

(manantial de niño), NIÑO PATA o NIÑO QATA (lugar del 

niño) desde donde llevaban al niño hacia la iglesia, en el trayecto 

se presentaba la competencia potente de tropa a tropa, 

demostrando la gallardía del baile y la fuerza del canto 

(Mendoza, 1974) 

Niño Pucyo se encuentra en las inmediaciones de la capilla de 

Barrio Alto, alrededores del actual reservorio de agua. Es 

probable que el itinerario de la entrada del Niño Apaycuy haya 



31 
 

cambiado y olvidado el sitio original, pues actualmente ya ni se 

menciona el lugar. Sin embargo, llama la atención que en otro 

tiempo la adoración del niño Jesús inicie en el ojo de un 

manantial, y que ese lugar debió tener un significado especial en 

la cosmovisión indígena. Es decir, hay una yuxtaposición o 

superposición entre lo andino y lo cristiano, o finalmente una 

especie de aculturación, es decir, olvido de lo nativo para 

adquirir lo católico.  

El agua en la concepción andina es una importancia vital, pues 

los manantes son considerados el fundamento de la vida y por 

eso había que tener un especial aprecio y cuidado de los lugares 

donde brota el líquido elemento. No es gratuito que en 

Antabamba se celebra la principal festividad de agua en el Perú: 

Wanso Qocha. En la población urbana de Antabamba la gestión 

del agua siempre fue un asunto público, desde tiempos 

coloniales. Quién recuerda “Quenkopata, Acoypata, intihuatana” 

(Aranibar, 2007), lugares donde se proveía agua el poblador. 

La huaylia en Niño Pucyo, ya es parte del recuerdo. Sin embargo, 

es parte de esa interposición entre lo autóctono y lo católico, la 

adoración a las montañas y al nacimiento del niño Jesús. Así 

mismo, por estas inmediaciones de Barrio Alto se encuentra 

ubicada la “piedra especial” Winchurumi que no tiene sentido su 

existencia en la ideología católica, que los pobladores 

contemporáneos lo toman como un objeto exótico, incluso 

alguien se atrevió a levantarlo, con las consecuencias mortales 

(Aranibar, 2013). En la concepción andina, esta “piedra 

especial” es una cosa sagrada, una huaca, una deidad, que en otro 

tiempo debió ser objeto de adoración y Barrio Alto (Huanupata-

Killirpata-LLankoytinku) un lugar de adoratorio. De modo que 



32 
 

se debe prestar el solemne cuidado a Winchurumi, y si alguien 

se burla de la huaca sufrirá algún accidente. 

El culto a las huacas muestra la profunda alianza entre el hombre 

y la naturaleza, que hoy en día se ha perdido por influencia del 

colonialismo. Será muy beneficioso que se retomara esta forma 

de entender y vivir con la naturaleza, una reciprocidad 

compartida. 

 
Winchu rumi (Araníbar, Raíces, 2013) 

 

Pascua 

Actualmente la solemnidad festiva ocurre con el traslado del 

niño Jesús de Barrio Alto hacia la iglesia de Antabamaba el día 

25 de diciembre. Desde tempranas horas del día el mayordomo 

recibe a familiares debidamente vestidos, al tiempo que hacen su 



33 
 

llegada las guiadoras y guiadores, pastores con sus trajes 

relucientes, laycas con sus ponchos, chullos, montar, borceguís 

y caretas. Una comitiva de guiadores es encargada de presentarse 

a la casa del punta alesna que también se encuentra ya bien 

trajeado, la invitan y lo llevan a la casa del organizador de la 

fiesta; entonces ya parece iniciar la marcha de la tropa hacia la 

capilla de Barrio Alto; este acto es de especial trascendencia pues 

el punta alesna no es cualquier persona, sino un experto en lides 

de competencia y ya con anticipación anual se toma sus servicios 

a través de la tradición llamada Tapuchikuska, que significa 

consultarle y comprometerse bailar para el cargonte 

Retiran la efigie del Niño Jesús de la capilla, se desplazan vía la 

calle Huanca hacia la avenida calle central, se turnan los varios 

mayordomos para cargarlo, mientras las tropas de Huaylía hacen 

retumbar el piso, el canto unísono y rugiente que se escucha en 

las afueras de la ciudad. Aparecen en la plaza de Antabamba 

lenta, sonora y magistralmente, se dirigen hacia la iglesia para 

dejar al nacido; el cura en el templo realiza misa para todos los 

presentes por el lapso de 40 a 60 minutos 

Cada comparsa de la Huaylía el día 25 de diciembre estrena un 

nuevo canto, alusivo a la vida del mayordomo. Su creación tiene 

peculiares condiciones; ya sea realizado por un compositor o una 

guiadora, que es conocedor del arte autóctono, de la realidad 

social del medio; o finalmente resulta una creación colectiva en 

donde intervienen varios miembros de la comparsa. Un 

compositor permanente para estos casos es el señor Aurelio 

Bustinza Santi, que tiene en su haber buen número de canciones. 

Cada nueva canción forma parte del acervo cultural de 

Antabamba, pero muchas veces esas creaciones han sido 



34 
 

apropiadas por conjuntos musicales de cuerdas que fingen como 

autores. 

Terminada la misa, en el atrio de la iglesia se desarrolla un 

despliegue artístico de las tropas de Huaylías de cada 

mayordomo en donde se puede observar la disputa, competencia 

en su desplazamiento desarrollando una singular coreografía. 

Ocurre un cruce entre tropa y tropa, empujones por ocupar un 

espacio, tratando de contraponerse al otro, en algunas ocasiones 

pierden el sentido melódico de las canciones por la potencia de 

la otra tropa. 

En seguida viene la hora del descanso, en donde las tropas de 

artistas van a degustar una singular bebida preparada para la 

ocasión a base maíz, esto es una tradición que viene de tiempos 

ancestrales; contemporáneamente la bebida central es la cerveza. 

Mientras ocurre el esparcimiento de la tropa, los mayordomos 

realizan una costumbre de agradecimiento a todos los familiares 

y amigos que apoyaron, entregándoles un obsequio que consiste 

en un poncho para los varones y lliclla (manta) para las mujeres, 

elaborados especialmente para la ocasión; según la tradición la 

entrega es para los Kuyaj y Warmiwawas. 

Pasado esta ritualidad, la tropa se recompone en sus filas tras el 

llamado de los guiadores a través del sonido de su Kjarjacho y el 

canto de las guiadoras. Ahora se dirigen al hogar del mayordomo 

para degustar un almuerzo y así recomponer fuerzas para seguir 

durante la tarde presentando en escena el arte de la Huaylía. 

Durante esas horas del día el público observador goza de la 

escena de la Huaylía, han llegado de todas partes, de las 

comunidades y distritos de Antabamba, de otras provincias y 

departamentos; se ubican en toda la gradería de la iglesia, aun el 



35 
 

espacio queda corto. Los hospedajes de la ciudad están 

abarrotados, los restaurantes son muy buscados, el transporte 

escasea, las tiendas comerciales son concurridos, se habilitan 

viviendas antiguas de los familiares, los reporteros de medios de 

comunicación regional y nacional se hacen presentes. 

 

J’unta 

El día 26 de diciembre está la actividad llamada J’unta, al 

encargado de organizarlo se le denomina juntapasaj, que es un 

familiar del cargonte que se compromete a realizarlo como 

muestra de solidaridad con él. Consiste en recibir a la tropa de la 

Huaylía en un espacio adecuado para el esparcimiento y 

demostración artística, se preparan almuerzo y bebidas. Luego 

de alimentarse los Huaylías se quitan la careta para presentarse 

ante el cargonte portando algún obsequio como muestra de que 

está participando y colaborando con el acontecimiento. 

Antes de llegar a la casa o local donde se organiza el juntapasaj, 

la tropa de la Huaylía y su mayordomo, conforme van 

recorriendo las calles, son invitados por amigos o vecinos al 

frontis de su domicilio para pasar un momento de esparcimiento 

con bebidas. A la persona que hace este gesto se le llama 

Chayachikuska que significa hacerse llegar, o llegar a su casa 

para ofrecer su cariño y, puede haber dos o tres chayachikuskas 

durante ese día. 

El día 26 de diciembre junto a la tropa de la Huaylía, se hace 

presente una comparsa artística tradicional de música de flautas 

y tambores (tinya), danzan las mujeres al tiempo que cantan, 

acompañado por unos personajes que llevan instrumentos de 

labor agraria, cargan una caja vacía de cerveza haciendo humor 



36 
 

al lado de un “pastor”. Van a realizar una actividad ritual muy 

especial que consiste en enterrar los tallos verdes del maíz en la 

tierra, que lo llaman sara pampay, mediante una ceremonia 

acompañado de bebida, coca, música y plegarias. 

Se desplazan por las calles delante de la tropa de la Huaylía, los 

varones llevando la lampa, azadón, atado en la espalda con los 

tallos del maíz, simulan trabajar en la chacra. Esta acción se 

llama Sara Cutipay o cutipa, es decir, el segundo aporque de esta 

planta que en el mes de diciembre ya está verde y necesita el 

deshierbe como todos los cultivos de Antabamba. La mazorca es 

uno de los principales productos agrarios de la zona y en otros 

tiempos fue considerado como su cultivo sagrado hasta hubo una 

deidad llamada Saramama; tal vez sea este baile una memoria a 

aquellos tiempos milenarios 

 

Atipanakuy o Takanakuy 

Actualmente el 27 de diciembre se desarrolla una actividad que 

concentra muchos espectadores. Se trata de una competencia 

pugilística en la que se enfrentan dos adversarios que 

previamente pactan para tal enfrentamiento, En un cuadrilátero, 

que expresamente se instala en el atrio de la iglesia de 

Antabamba, los oponentes se presentan, con sus botas, sus 

montares y polos e inician la pelea solo a puño ante la mirada de 

un jurado que declarará al ganador, pero el árbitro más 

importante es el público. La competencia se llama Takanakuy, 

se realiza como muestra de arreglo de sus problemas, rivalidades, 

recelos, antipatías, prejuicios, etc., que ocurrió durante el año o 

durante el desarrollo de la festividad de la navidad con las tropas 

oponentes.  



37 
 

Previa al encuentro físico entre adversarios, un grupo de mujeres 

acompañados por laykas inician un canto ligero y pisada rápida 

llamado garramosas haciendo alusión al combate. 

Ajicito coloradito 

Ajicito coloradito; 

Chiquitito, pero picante 

Chiquitito pero picante. 

 

Muchas personas mayores indican que esta actividad 

antiguamente no existía, sino más bien el atipanaky, 

competencia natural entre grupos oponentes, para los cuales la 

tropa tiene una estructura beligerante. También ocurría 

enfrentamientos tropa a tropa en plena ejecución de la Huaylía 

en calles o plazas, lo que desfiguraba la solemnidad del baile y 

para evitar esta ruptura acordaron tener un espacio exclusivo 

para las lides pugilísticas. 

Mucho tiempo atrás el 27 de diciembre era el día de los 

inocentes. Un personaje jocoso imita a las autoridades 

poniéndolos apodos, imitándolos, burlándose, etc. Ese día el 

mayordomo realiza un convido especial Fpicuro y Mocco Tullo, 

como muestra de agradecimiento a todos los que participaron en 

ayuda de su cargo de pascua de navidad (Mendoza, 1974). 

Así transcurre la secuencia de actividades de la Huaylía de año 

en año y de generación en generación, acompañado de los 

cambios que ocurren en la sociedad., pero siempre manteniendo 

la rebeldía, el orgullo y la resistencia cultural. 



38 
 

 
Infografía la festividad de la navidad elaborada por Choquetaype 



39 
 

Bibliografía 

Acha, Juan (2008) La apreciación artística y sus efectos. 

México, Editorial trillas. 

Albornoz, Cristóbal (1967) Instrucción para descubrir todas las 

huacas del Perú-1580; en Duviols Pierre: un inédito de Cristóbal 

de Albornoz; Journal de la Societé des Americanistes. Tomo 56 

Nro 1, 1967. 

Arguedas, José María (1949) canciones y cuentos del pueblo 

quechua. Lima Editorial Huascarán S. A. 

Avendaño; Periódico Alta voz, 03-01-1988 

Barrientos Guillén,René (2019) La huaylia huaquirquina como 

expresión genuina de Apurímac. Lima, tesis de la Escuela Nacional 

Superior de Folklore José María Arguedas. 

Casaverde Marín Ubaldo Wendel; Geografía turística del 

departamento de Apurímac; Lima, tesis UNMSM, 1977 

Choquetaype, Robinson; https://macktubrobinson.blogspot.com. 

Cornejo Diaz, Marcela (2010) La navidad en el ciclo solar 

andino: https://canteradesonidos.blogspot.com/2010/12/la-

navidad-en-el-ciclo-solar-andino.html 

Cosme, Bueno. Geografía del Perú Virreynal, siglo XVIII. Publicado 

por Daniel Valcárcel, Lima, 1951. 

Dallal, Alberto (2013) Cómo acercarse a la danza; México, Plaza y 

Valdés editores. 

Espinoza Huañahui, Carlos Alexander (2015) Culpa, Tinkuy y 

Pachakuty en cuatro cantos de la Huaylía de Antabamba. Lima, Tesis 

de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Escuela de 

Literatura. 

Estermann, Josef (1998) Filosofía andina. Estudio intercultural 

de la sabiduría autóctona andina. Quito, Ediciones Abya Yala. 

https://macktubrobinson.blogspot.com/
https://canteradesonidos.blogspot.com/2010/12/la-navidad-en-el-ciclo-solar-andino.html
https://canteradesonidos.blogspot.com/2010/12/la-navidad-en-el-ciclo-solar-andino.html


40 
 

Ferrer Claude (2008) Navidad en los Andes: Arpa, comparsa y 

zapateo en San Francisco de Querco, Huancavelica. Lima, 

PUCP, Instituto de etnomusicología. 

Garrido-Lecca Risco, Maritza (2007) Libertad de danzar. Lima, 

Manoalzada editores. 

Hegel J. G. F., (1908) Estética I, Madrid, Daniel Jorro Editor. 

Huamani Contreras, Josefa (2019) La expresión corporal en la danza 

de la huaylía de Antabamba. Lima, tesis de la Escuela Nacional 

Superior de Folklore José María Arguedas. 

Instituto Nacional de Cultura (2002) Lineamientos de política 

cultural del Perú 2003-2006. Lima, Consejo Nacional de 

Cultura. 

Kelle-Kovalson (1967) particularidades del arte como forma de la 

conciencia social. México, editorial Grijalbo. 

Lumbreras Luis Guillermo (1994) Somos subdesarrollado no 

solo frente al capitalismo avanzado sino también frente al 

Tawantinsuyo. COMUL. 

Maldonado Pimente, Ángel y Estacio Tamayo, Venancio Alcides 

(2012) Las primeras mitas de Apurímac al servicio de las minas de 

Castrovirreyna 1591-1599. Lima, s/e. 

Mallqui (2001) Nuestra Identidad Peruana, Lima, Edigraber. 

Mariátegui, José Carlos (1980) 7 ensayos de interpretación de la 

realidad peruana. 

Mateos (1944) Historia General de la compañía de Jesús en la 

provincia del Perú, Tomo II, relaciones de colegios y misiones-

1600, Madrid. 

Mateos (1944) Historia General de la compañía de Jesús en la 

provincia del Perú, Tomo II, relaciones de colegios y misiones-

1600, Madrid. 



41 
 

Mendoza, Sebastián y otros (1974) Documental de la Provincia 

de Antabamba. Editor Centro Cultural Antabamba, Arequipa., 

mimeo. 

Milón Luís, (1950) Huaylía Danza de Navidad en Revista 

Tradición año I, volumen 1, número 2. 

Moscoso Cáceres, Julio Máximo, (1999) Antabamba, remembranzas 

y perspectivas. Lima. s/e. 

Samanez-Argumedo, Roberto (2011). Las iglesias de Apurímac 

y Chumbivilcas en el Sur peruano: una nueva perspectiva del 

Barroco andino; Memoria del II Encuentro Internacional, 

Pamplona, Fundación Visión Cultural/Servicio de Publicaciones 

de la Universidad de Navarra; España 

Soria Casaverde, María Belén (1995) Geografía de la Sierra siglo 

XIX, Apurímac. Lima, UNMSM. 

Sumi Arapa (2013) Alturas de los Sikuris de Samán, Arequipa, 

impresores gráficos 

Tamayo Rodríguez, Agustín (1972) revista cultural conmemorativa 

Antabamba. Lima, Imprenta Nueva Educación. 

Tamayo Rodríguez, Agustín (1995) Estudio monográfico de la 

provincia de Antabamba. Chorrillo, s/e. 

Turok, Marta (1988) Cómo acercarse a la artesanía. México, 

Plaza y Valdés editores. 

Villanueva Urteaga, Horacio (1982) Cuzco 1689, documentos. 

Cusco, CBC. 

Zárate Aquino Raúl (1972) La Waylía en la sierra central del 

Perú; en actas del primero congreso nacional de folklorólogos, 

Huancayo, Universidad Nacional del Centro del Perú. 

Félix Pinares, Blanca (2003) Antabamba y su folklore, huaylía 

antabambina. s/l., 2003. 

Mujica Bayly, Soledad (2008) La huaylía antabambina. Lima. 



La Huaylía de Antabamba, 
expresión de resistencia 

cultural

Alfredo	Sumi	Arapa

Abancay	-	2025

“Auiendo pasado en esa ciudad la enfermedad de viruelas, que llaman 
los indios moro oncoy, y teniendo en aquella prouy.a noticia de la 
mortandad y fllecimien.to de seis mill indios que en esta ciudad 
murieron, se leuantó en la prouy.a de los Aymaraes un yndio ladino 
y enseñado en la escuela de Satanás, grande lengua y experimentado 
en hazer enbustes y traer y lleuar almas al dem.o; este yndio hizo 
pregonar en el pueblo de Huaquirca que es la cabeca de toda esta 
prouy.a, que todos los hombres y mujeres se juntasen y subiesen a 
un cerro a adorar y sacrificar a una guaca o ydolo llamada Pisi, la 
cual enojada de que le auian quitado su adoración antigua y la auian 
dado al Dios de los xpnos., prometía que si no voluían a sus antiguos 
ritos y ceremonias con que tantos años le auian adorado y 
sacrificado animales, auia de destruyr toda la prouy.a enbiandoles la 
enfermedad del moro oncoy que son las viruelas dichas”

“… los indios que yban a sacrificar venían embijados y afeitados los 
rostros, y con unas danzas al modo antiguo y con unas redes de lana 
que les cubrían todo el cuerpo y en las cabezas unas maneras de 
señales como cuernos; cada ayllo y parcialidad seguía su modo y 
ceremonias, cantaban sus endechas y dezían cosas de honor de la 
guaca, leuantando uno solo la boz y respondiendo los demás; todos 
ofrecieron maíz, que es su comida, de differentes colores, y así 
mesmo el que llaman parasa que es de mucha estima entre ellos, y 
con ello hacen masa que llaman sancu de que forman los ídolos, 
como adelante se dirá”.
F. Mateos; Historia General de la compañía de Jesús en la provincia 
del Perú, Tomo II, crónica animada de 1600


