
1

LUÍS GUILLERMO LUMBRERAS

A 500 AÑOS DE LA INVASION EUROPEA AL NUEVO
MUNDO:

"NUESTRO PROBLEMA ACTUAL
ES EL IMPERIALISMO, NO
FRANCISCO PIZARRO"

OCTUBRE, 1992



2

P R E S E N T A C I ÓN

Si algo tiene de relevante la celebración europea del
"encuentro de dos mundos", es hacernos recordar la
importancia del problema nacional en el destino de la
sociedad peruana. Efectivamente, con la llegada al
Caribe del "Almirante de la mar océana" y sus carabelas,
se abre el período colonial de nuestra historia.
El Perú es producto del choque violento de dos culturas
nacidas en el Viejo y Nuevo Mundos, respectivamente;
es decir, el Perú nace a partir de la invasión española.
Antes de eso lo que existía era el Tahuantinsuyo, la
sociedad inca, que fue una suerte de culminación de la
civilización generada a lo largo de siglos, por los primeros
pobladores de nuestro territorio. Estrictamente hablando,
es Perú ya es un producto mestizo, ubicado totalmente
en la etapa colonial de nuestra historia que se extiende
hasta el presente, en que sufrimos la dominación
neocolonial del capital imperialista.
Pero esto que eufemísticamente se ha venido a llamar
"encuentro de dos mundos", no fue sino una
contradicción muy violenta que abrió un abismo de
diferencias sociales, culturales, raciales, ideológicas y
políticas, que hasta hoy no se subsanan. De nada sirvió
la emancipación criolla para superar este abismo; por el
contrario, la miserable actuación de las clases
explotadoras durante todo el período de la República,
profundizó la brecha. Nuestra raquítica burguesía que
hasta hoy no puede constituirse en clase dirigente, no
logró cumplir una tarea que dio autoridad a las
burguesías de otros países: plasmar un Estado nacional
y la nación peruana, claro está. Ante la incapacidad



3

histórica de la burguesía, esta tarea pasó a manos del
proletariado, a manos del pueblo que, al fin de cuentas,
es la base de toda nación.
Para que exista la nación peruana, es menester un
territorio, una fluida trama económica que le dé base y la
articule internamente, una personalidad cultural definida y
una tradición histórica. Como puede verse, sólo algunos
de estos aspectos existen actualmente, pero ni la base
económica articulada, ni el definido perfil cultural, existen;
ni qué hablar de la diversidad de lenguas, con
marginación y menosprecio a la mayoría de ellas. Este es
el problema por resolver y viene desde la conquista, del
mismo modo que desde la invasión española data la
dominación colonial del Perú, solamente con cambio de
dominador.
Entonces, los publicitados "500 años", nos ponen frente a
un reto: solucionar el problema nacional, que significa
plasmar la nación peruana con sentido progresista y
destruir la dominación neocolonial del imperialismo.
La presente entrevista al Dr. Lumbreras (agosto, 1992),
quiere contribuir a generar la discusión sobre estos
problemas.

Lima, octubre, 1992
GUILLERMO PÉREZ



4

I. SOBRE LA CULTURA ANDINA Y LA CULTURA
PERUANA

¿Qué significa históricamente la cultura andina?
Lo mismo que para los demás pueblos del mundo,
significa una población en relación con condiciones
materiales dadas, en donde la relación hombre-medio
determina una manera específica de ser. Es lo que los
antropólogos llaman cultura.
Sin embargo, los estudios muestran que aquí se dio
un desarrollo singular, ¿por qué esta singularidad?
Precisamente porque la sociedad tuvo que enfrentar
condiciones materiales diferentes. En el mundo andino,
especialmente en la parte central andina (es todo lo que
se llama Perú ahora), fue necesario resolver la creación
de un conjunto de instrumentos de producción altamente
especializados, los que no eran necesarios en otras
partes, para poder, a partir de estos instrumentos de
producción especializados, someter el medio a las
necesidades sociales. Esta es una diferencia con la
Amazonía o con otros territorios en donde la
reproducción de la sociedad humana, que es una de las
primeras tareas que cubre la sociedad, podía realizarse a
través de la explotación de los medios materiales de
existencia enteramente formados; o sea, a partir de la
recolección, de la caza o de formas de agricultura
adaptadas a las condiciones del medio sin grandes
especializaciones, sin la necesidad de crear instrumentos
muy complejos. En el mundo andino esto no es posible.
Los desiertos, la cordillera, todo este conjunto de
condiciones materiales específicas...
Difíciles...



5

Más que difíciles, pues requerían la creación de
instrumentos muy complejos; porque difícil es también la
Amazonía ¿no? Lo que ocurre es que esas condiciones
difíciles de la Amazonía se pueden resolver con mínimas
trasformaciones del medio; en cambio, aquí, era
absolutamente indispensable, vamos a decir, artificial izar
el medio, para poder lograr los niveles de asistencia
básicos. Esto permitió que el desarrollo de las fuerzas
productivas desde muy pronto adquirieran un grado muy
complejo; era necesaria una población ascendente para
dominar estas condiciones. Al mismo tiempo, estas
condiciones requerían instrumentos de producción muy
complejos y esta relación entre medios e instrumentos
sofisticados, hicieron que las fuerzas productivas aquí se
desarrollaran de manera diferente y mucho más compleja;
lograron un mayor desarrollo que en otras partes.
En 1532, cuando llegaron los españoles, aquí
estábamos en la primera sociedad de clases,
mientras que en Europa ya se estaba avanzando del
feudalismo al capitalismo. ¿Por qué ese "atraso"?
Primero, que no se trata precisamente de un atraso. Es
decir, nuestra historia específica no tiene las mismas
condiciones y características que las que tuvo Europa, o
las tuvo China. Como modo de producción en su
conjunto sí, pero como formas específicas de desarrollo
histórico, no. Dentro de estas condiciones, nosotros
estábamos en un nivel de desarrollo clasista inicial pero
muy avanzado, a tal punto que cuando llegaron los
españoles se estaba dando un proceso de
descomposición, de disolución de la formación clasista
inicial y en el paso hacia una formación de tipo,
llamémosle, feudal, en donde los medios de producción,
fundamentalmente la tierra, comenzaban a ser propiedad
privada; en donde la tierra se convertía en el medio de



6

producción fundamental y en donde la fuerza de trabajo
comenzaba a dejar de ser el factor determinante del
proceso productivo. Entonces, estas condiciones estaban
en pleno proceso y Europa, en relación a tales
condiciones, estaba a muy pocos siglos de distancia.
Europa cuando vino acá en el siglo XVI, era un territorio,
especialmente España, que recién estaban saliendo del
feudalismo, y el feudalismo fue lo que permitió el gran
desarrollo europeo. El desarrollo capitalista ya es parte
de nuestra historia. El desarrollo capitalista no sólo fue el
resultado de la exclusiva historia de Europa, también
nosotros pasamos a ser parte a nivel mundial de este
proceso. Eso en primer lugar. En segundo lugar, nosotros
como población descubrimos América hace no más de
20 a 30 mil años. La experiencia de los pueblos de Asia,
de África y de Europa, es una experiencia que tiene
cientos de miles de años. Aparentemente esto no es
importante, sin embargo, su importancia reside en que
toda esta gente que vivió cientos de miles de años en
estos territorios, ya conocían todos los "secretos"
naturales de su territorio, cuya domesticación fue una
tarea consecuente de progreso.
Nosotros sabemos que hacia el 12 mil o 15 mil antes de
Cristo, ya se estaban domesticando las cosas en el
magdaleniense europeo, por ejemplo. En cambio, aquí,
todavía estábamos en una etapa de avance territorial, de
ocupación territorial y nuestro proceso de domesticación
se inicia recién hacia el 7 mil antes de Cristo, es decir,
son varios milenios después. Aquí la gente se encontraba
frente a ambientes totalmente nuevos, desconocidos, y
los que fue progresivamente conociendo. Muy rápido
diría yo. Entre el año, digamos, entre el octavo o noveno
milenio y el tercer milenio, son cuatro a cinco milenios en
los cuales la gente domesticó plantas, domesticó



7

animales, etc. En cambio, allá en el viejo mundo, ese
mismo proceso duró mucho más tiempo. Todo esto,
desde luego, es muy relativo porque en unas partes
demoraron más, en otras menos, en función de las
dificultades de las condiciones en que se desarrollaron...
¿Esto indica que Europa es el centro donde se
originó el hombre, la especie humana?
En el viejo mundo. Las especies más antiguas que
conocemos son de África del Sur, también existían en
Asia y en Europa. Estas viejas especies llegaron muy
temprano, hace varios millones de años, pero esta es
una etapa muy incipiente del desarrollo humano. El
proceso que va desde la formación del Homo Erectus,
digamos, de un millón de años hacia aquí, es el proceso
de organización de la especie humana, y en esto estaba
ocupada toda Europa y toda Asia. También África y
aparentemente el continente oceánico -que estaba más
ligado al Asia- estaba ocupado, pero América no. De
modo que este millón de años que hay de historia del
hombre, es del viejo mundo. Nosotros tenemos a lo más
30 mil años, quizás un poquito más o un poquito menos.
Es el tiempo de ocupación del continente nuestro. Aquí
hablamos de decenas de miles de años; allá deben
hablarse de cientos de miles de años...
El proceso de hominización empezó allá...
...y siguió allá y concluyó allá.
Pero nosotros, cuando llegaron los españoles,
¿estábamos en la pre-historia o estábamos en la
historia? ¿Son válidas estas categorías para nuestro
caso?
No, en absoluto. En absoluto, no. Ninguno de los pueblos
nuestros estuvo en la prehistoria cuando llegaron los
europeos, quizás con excepción de los pueblos de la



8

América del Norte, que luego fueron ocupados por los
ingleses y otras gentes en una etapa de desarrollo
capitalista. En el caso nuestro la situación es muy
singular, es algo importante de entender. Cuando
llegaron aquí los europeos, toda la región intertropical
americana (aquello abarcado entre el trópico de cáncer y
el trópico de Capricornio), era una región que había
logrado niveles altísimos de sometimiento del medio a las
necesidades humanas; es decir, había logrado que las
fuerzas productivas alcancen un nivel de desarrollo
superior al de la subsistencia y en condiciones en las
cuales estaba en avance, en ascenso, hacia modos de
producción similares a los que se habían dado en otras
partes del mundo.
El hecho de que, en la Amazonía, por ejemplo, no se
hayan logrado desarrollar civilizaciones como la China o
cualquier otra civilización similar, la India, la Maya o la
Andina, no significa que ellos hayan estado en el período
neolítico europeo; ellos estaban en su período neolítico,
pero ese período neolítico amazónico no ha podido ser
superado en pleno desarrollo capitalista. Incluso, lo único
que ha logrado el capitalismo con ese desarrollo que ya
los pueblos amazónicos habrían logrado en base a su
propia experiencia, es deteriorarlos más y convertirlos en
la cola de un proceso que no tiene nada que ver con los
amazónicos. Los amazónicos estaban mucho más
avanzados que los capitalistas en el aprovechamiento de
ese medio ambiente. Su capacidad de explotar los
bosques, su capacidad de someter las condiciones
dificilísimas del medio ambiente amazónico, había
logrado un óptimo desarrollo, notable, con pueblos tan
avanzados como los Omaguas, los Tapajos, que son
pueblos que tenían una organización incluso ya muy
próxima a la clasista inicial. Estaban en pleno proceso de



9

desarrollo. Cuando llegó Occidente, el capitalismo en su
conjunto asumió la tarea de absorber todo esto para su
propio desarrollo, y lo único que logró fue bajar a niveles
previos a los que tenía la población amazónica y
deteriorar totalmente las posibilidades de un desarrollo
adecuado. Eso significa que no estábamos, ni estamos
en la prehistoria en el sentido europeo. En Europa se
asume como tesis válida que nuestros pueblos están en
uno de los escalones de la evolución que ellos tuvieron.
No. Nosotros estamos en uno de los escalones de la
evolución que nosotros tuvimos, que es diferente a la
evolución que ellos tuvieron y que tenemos cosas
paralelas en términos de producción, pero con nuestras
propias singularidades.
Entonces esto de que estábamos en la prehistoria
cuando los españoles llegaron, es parte de la teoría
euro céntrica ¿no?
Sí, sí. Es una concepción totalmente europea y
capitalista. O sea, no sólo europea: es europea y
capitalista. Además, no sólo capitalista, es imperialista y
cuyo objetivo es hacernos suponer que nosotros tenemos
que depender del sistema más avanzado, que es el
sistema que le llaman de las sociedades de punta, para
poder desarrollarnos. Ese es todo el sentido de la
modernidad y el progreso que nos trata de vender el
imperialismo.
¿En qué se destacó más la cultura andina? ¿Cuáles
son los aspectos más singulares o significativos de
la civilización andina, sus aportes tecnológicos, sus
desarrollos?
Hacer algo que no ha sido hecho por ninguna sociedad
del mundo. Someter los desiertos intertropicales, someter
las montañas intertropicales, o sea, someter las
condiciones materiales de existencia que en las



10

condiciones intertropicales son cualitativamente
diferentes a aquellas que están fuera de esta área. Las
que están al norte del trópico de cáncer son distintas. En
el mundo andino lo que se hizo, y que no se logró en
ninguna parte del mundo, es usar las condiciones
materiales para transformar el medio en el cual se vivía y
crear instrumentos de dominio de esto que no se ha
podido hacer en ninguna parte del mundo. Ni antes ni
después del llamado descubrimiento, que es el inicio del
capitalismo.
Es la acumulación originaria de capital que necesita
la burguesía naciente en Europa...
Así es. Y siguiendo con lo anterior, debemos decir que
estas transformaciones se hicieron como un elemento tan
absolutamente nuevo, tan absolutamente diferente a lo
que ocurrió en otras partes, que tienen por esta razón un
carácter singular. Luego, pues, muchos de estos
instrumentos creados por el mundo andino se han
generalizado y distribuido por todo el mundo.
Ahora sabemos que la papa, por ejemplo, es
probablemente el principal alimento que hay en el mundo,
en el mundo entero. No hay un solo lugar en el mundo
donde no se consuma papa como alimento principal. En
todo el centro y norte de Europa, la papa es el alimento
principal. No se olvide Ud. que la domesticación de la
papa no es simplemente aprender a sembrarla. Lo que
hizo el pueblo andino fue desintoxicar la papa. Es un
producto con muchas toxinas, un elemento casi
venenoso. Esto fue procesado y su domesticación ha
permitido que se convierta en un alimento sustancial.
Pero junto con esto hay muchas que han servido a otras
partes del mundo y nos servirían más directa y
fructíferamente a nosotros, si no estuviésemos sometidos



11

a la condición colonial que nos imponen las
singularidades de otros territorios para alimentarnos.
Nos han inculcado hábitos alimenticios y de
consumo que profundizan nuestra situación
colonial...
Efectivamente, como el caso del trigo y la leche. Es muy
costoso criar vacas y sembrar trigo aquí, porque son
plantas y animales que requieren condiciones del medio
ambiente totalmente diferentes. El trigo requiere mucha
agua, requiere tipos de terrenos que nosotros no
tenemos, etc. Entonces, nos exigen transformaciones
suicidas en el proceso de producción.
Nosotros podemos hacer pan de papa, pan de camote,
pan de maíz, pan de kiwicha, pan de quinua; nosotros no
estamos aprovechando los cereales nativos, los cereales
andinos como la quinua, la kiwicha, la cañiwa. Y estos
productos a nosotros nos salen gratis, del mismo modo
como nos saldría gratis la producción de llama, de alpaca.
Nosotros tenemos, en este momento, abandonados el
80% de los terrenos de pastos que podríamos usar si
nosotros desarrollásemos una activa ganadería de
camélidos y tendríamos carne para regalar al mundo.
Pero, desde luego, el proceso colonial nos ha debilitado
en ese sentido, nos hace despreciar la carne de llama, la
carne de alpaca, incluso con gente que ni la ha probado
jamás...
Es evidente que la cultura que se desarrolló acá fue
muy singular, al igual que sus productos, pero,
¿hasta qué punto todo esto es desconocido para el
mundo?
Desconocido no. Yo diría más bien congelado, sometido,
subsumido. De hecho, si nosotros, que sé yo,
quisiéramos exportar la ciruela del fraile, por ejemplo,



12

que es un producto eminentemente andino, o la lúcuma,
tendríamos dificultades. En otras partes del mundo no se
pueden sembrar estas frutas. Tienen que tener las
condiciones que nosotros tenemos, a menos que se
hiciesen grandes esfuerzos en invernaderos, cosas como
en algunas partes lo hacen todavía, para producir palta,
por ejemplo.
De modo que en muchos casos simplemente no sirven
para exportación y esa es una de las razones principales
por las cuales estas plantas no son ya cultivadas, no hay
plantaciones de pepinos, de ciruelas; crecen allí porque,
en fin, porque a nivel doméstico se requieren en la
medida en que cubren un espacio del mercado interno,
pero no más. Pero, en cambio, se ha prior izado todo
aquello que sirve de exportación y eso determina que los
productos nativos, los que no tienen posibilidad de
reproducirse y consumo en otras partes, han sido
abandonados; esto es más que olvidados, más que
desconocidos. Ahora comienzan a ser desconocidos
porque los han abandonado. Quién en el Perú mismo ya
conoce macas, ya nadie sabe qué cosa es eso: tubérculo
de una capacidad nutritiva importantísima. Ya no hay.
Excepcionalmente la encuentra Ud. de pura casualidad
en un pueblo perdido de los andes o incluso, mire, sin ir
muy lejos, la cañiwa o el tarwi, o la kiwicha, que ha tenido
una alborotada difusión con Alan García y el gobierno
aprista. Aunque, independientemente del
aprovechamiento propagandístico, es cierto que su
capacidad nutritiva es impresionante. Ahí está, y eso no
nos cuesta nada, es más, nos resulta una planta barata y
que nosotros podemos tener en cantidad para alimentar
a la gente que se muere de hambre, cuyo nivel nutritivo
está bajísimo. Entonces, en cambio, en vez de darle
kiwicha, o de darle quinua, o de darle, en fin, los



13

productos que da la tierra andina, a la gente le hacemos
comer pan y tomar leche; es decir, estrictamente todo lo
contrario de lo que tendríamos que hacer.
Entonces Ud. piensa que acá podríamos
autoabastecernos y trabajar para un mercado interno.
Pienso como Mariátegui en ese sentido. Mariátegui decía
que la única solución para nuestro pueblo era generar un
mercado interno con capacidad de autoabastecernos. Es
posible, no sólo deseable. Es posible generar un
mercado interno, y es la única salida que tenemos para
poder desarrollarnos y subsistir. Y, además, de una u
otra forma, eso es lo que permitió el gran desarrollo del
mundo andino pre-colonial, la existencia de un gran
mercado interno que hacía posible que las cosas que se
producían en el Ecuador puedan llegar a, pues, hasta
Santiago de Chile, si estamos pensando en un mercado
interno de esa magnitud, de esas dimensiones, andino;
que las cosas que se producían en Puno lleguen a Quito,
etc. Hasta la época colonial, las gentes de la provincia de
Tucumán llegaban a Ayacucho e iban hasta Cajamarca;
las gentes que producían la paja toquilla, en el norte del
Ecuador, la bajaban hasta Ica o hasta el Cusco. Este
mercado interno fue quebrado con el desarrollo
capitalista; sin embargo, nosotros normalmente
achacamos todas nuestras culpas, nuestras penas y
nuestros problemas, a la conquista del siglo XVI. No nos
damos cuenta que nosotros hemos tenido dos etapas de
desarrollo colonial: la primera, donde todavía el mundo
andino vivía pese a que fue conculcado y ferozmente
golpeado, no sólo en el siglo XVI sino en el XVII, después
de la revolución de Túpac Amaru, que fue una revolución
de corte burgués andino, nativo, protagonizada por una
burguesía nacional que se planteaba una revolución
sobre la base de la propia existencia...



14

Y un mercado interno que la sostuviera...
A partir de un mercado interno. Esa burguesía nació
como consecuencia de la existencia de un mercado
interno. Después de esa revolución tuvimos esta etapa
de emancipación o independencia. Yo le llamo
emancipación porque quienes se liberaron fueron los
hijos de papá; es decir, se emanciparon. Esta etapa nos
hace ingresar a nosotros a otro nivel de desarrollo
colonial, a otro tipo, a otro nivel en el cual nuestra
dependencia liquidó nuestra posibilidad de desarrollo
autónomo y liquidó nuestras posibilidades de desarrollo
de un mercado interno. Mercado interno que se pudo
mantener durante la época colonial. Lo que se extraía
fundamentalmente era minería, productos marinos, eso
permitió una cierta posibilidad de desarrollo de un
mercado interno. En cambio, con la emancipación, ni
siquiera eso nos dejaron ya. Nos dejaron dizque
gobernar, pero nos indicaron cómo hacerlo y aparte de
eso y aparte de eso nos indujeron a un sistema de total y
absoluta prescindencia de nuestras propias posibilidades
de desarrollo y de dependencia en relación a las
posibilidades de desarrollo de otros. Entonces, esta es la
parte que es importante anotarla. Cuando a mí me dicen
que hable de los 500 años, digo estoy de acuerdo, pero
nuestro problema actual es el imperialismo, no don
Francisco Pizarro. Yo no voy a salir con una pancarta
para gritar muera Francisco Pizarro, sino voy a salir con
un abajo el imperialismo. Estamos en condiciones en las
que este proceso de 500 años nos ha ubicado; estamos
en un espacio histórico determinado, muy definido dentro
del capitalismo en condición colonial, en donde el
capitalismo desarrolla su fase imperialista. Estamos en
eso y ese es el problema de estos 500 años. No es que
Pizarro vino, que mató indios, no. Nosotros seguimos



15

matando indios de otra manera, indios negros, indios
blancos, indios verdes, igual los seguimos matando
porque el sistema de represión y explotación los está
matando, nada más que ahora el genocidio es
generalizado.
¿Qué comentario le merece aquello que porque no
teníamos instrumentos de hierro éramos inferiores;
que, porque teníamos la chaquitaqlla, (instrumento
de madera) ¿éramos inferiores y que ellos tenían
instrumentos de hierro y que por eso tenían un nivel
cultural superior? ¿Qué reflexión le merece todo esto?
Esto es falso, total y absolutamente falso. A nosotros el
hierro no nos ha servido absolutamente de otra cosa más
que de deterioro de nuestras condiciones materiales de
existencia. Si nosotros, por exigencias de nuestro propio
desarrollo, de nuestro medio ambiente, hubiéramos
elaborado eso, sería totalmente válido por que el hierro le
sirve al agricultor para romper tierras muy duras, sirve
para cortar árboles de bosques muy fríos; nosotros no
teníamos necesidad de eso. Desde luego que el hierro
nos sirve, pero nosotros nos hemos podido desarrollar
todo lo que nos desarrollamos sin necesidad del hierro,
por una simplísima razón: las condiciones materiales
nuestras son diferentes a las del viejo mundo.
Nuestra edad de los metales, que en el caso de Europa
representó el período de paso a la ciudad, de paso a la
civilización, etc., nosotros la hicimos con otro tipo de
instrumentos que ellos no tuvieron. Con gentes que
calendarizaron al milímetro los procesos de producción.
Con gentes que lograron desarrollar técnicas
complejísimas de manejo de agua y de la tierra. Con
gentes que lograron desarrollar técnicas del manejo de la
tierra, de transformación de la tierra, cosa que para los
europeos es un descubrimiento del medioevo y de



16

períodos posteriores. Su paso a la civilización se dio
gracias al hierro porque las condiciones específicas lo
exigían. Nuestro paso a la civilización es gracias al
manejo del agua, por ejemplo. Son condiciones distintas
de desarrollo. Nuestras formaciones sociales, nuestros
modos de producción, obedecen a leyes generales; a las
mismas leyes, pero, en lo particular, nuestras diferencias
son cualitativamente diferentes.
En algún lugar Ud. ha dicho que no es cultura
peruana sino cultura andina. ¿Qué es la cultura
peruana? ¿Existe la cultura peruana?
Mire, el Perú es una invención política. Tiene la forma de
un territorio determinado desde 1940 a esta parte. Antes
de 1940 tuvo otro hasta 1880; antes de 1880 fue otro;
antes de 1821 fue otro. El Perú es un país determinado
por las condiciones de desarrollo de las clases
explotadoras que han estado oscilando en sus fronteras.
Como parte del mundo andino es una unidad orgánica
que está asociada al Ecuador y a Bolivia y a gran parte
de Chile; y con una relación intrínseca muy fuerte en
Colombia, Ecuador, Bolivia, Chile, una parte de la
Argentina.
La desorganización del mundo andino después de la
invasión europea, nos obliga a estas divisiones artificiales
que se crean, que son las fronteras y que están
destinadas a desaparecer como está ocurriendo ya
incluso en Europa, todavía dentro del modo de
producción capitalista. Nosotros tendremos que llegar de
todos modos, algún día, al momento en que logremos
nuestra cohesión histórica.
¿Existe el Perú o el Perú es una invención de la clase
dominante?



17

Es una invención como país en términos de creación y
recreación constante del territorio. El Perú existe como
nación sólo en la medida que todo el conjunto de
personas que vivimos en este espacio territorial, hemos
pasado el mismo conjunto de experiencias históricas
durante siglos. O sea, los que vivimos aquí, con los
ayacuchanos, los cusqueños, los cajamarquinos, los
arequipeños y demás, hemos sido no sólo testigos sino
partícipes de un proceso histórico común;
consecuentemente, somos parte de una experiencia
histórica de carácter nacional, que es algo de lo que -
aunque cambie el tamaño del país- nosotros no podemos
prescindir. Eso está total y absolutamente presente en
nuestra existencia. Entonces, somos nación. Esto es
definitivamente claro, pero como país somos fluctuantes
en función de los intereses del capital imperialista.
El Perú es un país mestizo. Todos los países del mundo
son mestizos. Lo que ocurre es que aquí escondemos
con el nombre de mestizo una posición tercerista en
relación a lo que represento nuestra historia. Nos cuesta
mucho reconocernos indígenas. Ser indio en el Perú es
un estigma; en consecuencia, la gente prefiere llamarse
mestiza para, además, no tener que decirse blanco
porque es ridículo, ¿no es cierto? En este país tan
policromo decirse blanco es no sólo una huachafería, es
algo más grave que eso. Entonces, mestizo es el
tercerismo formidable porque entonces uno así uno no se
reconoce como indio, que huele mal, ni se tiene que
reconocer como blanco, que cae mal. Entonces, con lo
de mestizo, uno resuelve todo. Es la posición tercera,
claro, es la que está al medio: ni con los unos, ni con los
otros. Así, uno se salva de tener que decir que es
indígena, en este país.



18

¿Es cierto que el trauma de nuestra identidad es un
complejo de inferioridad que cargamos sobre nuestra
espalda, un complejo de inferioridad y servilismo que
pesa sobre nuestra espalda desde 1532?
Así es. E incentivada en el siglo XIX. Gran parte de
nuestras culpas contemporáneas son del siglo XIX a esta
parte. Mire Ud., hasta 1880 había república de indios y
república de blancos; mestizo era una categoría social
definida y era racial, étnica, más que otra cosa. Era una
cosa muy definida. Eran indios, mestizos y blancos.
Estaba clarísimo. Los blancos eran de España; criollos,
los hijos de aquellos que vivían acá. En ningún momento
tenía Túpac Amaru, problema en llamarse indio, para él
no era un problema. Y nadie en ese momento tenía ese
problema de identidad. El grave problema de
desidentificación nuestro está asociado al desarrollo del
capitalismo en su fase imperialista. En el mundo, el
problema de identidad comienza en el siglo XIX con la
fase del desarrollo pleno del imperialismo.
El racismo como tal, en su forma contemporánea, brutal,
es un producto del desarrollo capitalista. O sea, del
desarrollo capitalista en su fase imperialista, que es la
que nosotros tenemos desde el siglo XIX, y el problema
de la identidad nacional es producto de eso. Nosotros
nos avergonzamos no de hablar quechua, nos
avergonzamos de hablar castellano. Nosotros
quisiéramos, todos, hablar inglés; nosotros quisiéramos
apellidarnos en inglés; ya nuestros apellidos castellanos
o españoles en general, nos resultan insuficientes.
Un apellido en inglés o en alemán es un apellido elegante.
Un apellido español es como si fuese quechua también.
El quechua es más vergonzoso, seguramente, pero por
ahí van. Y eso es un problema de identidad que nace con
el desarrollo imperialista del capitalismo que somete a las



19

conciencias a una crítica interna sobre sus valores, que
no existía antes. Esto es una de las cosas que nosotros
necesitamos que la gente tenga muy claro, porque
nuestra lucha no está tratar de recuperar nuestros
valores quechuas en contra de la hispanidad, no, no, no.
Se trata de recuperar nuestros valores latinoamericanos,
andino americanos, frente a la alienación que en este
momento supone el peso del desarrollo imperialista sobre
nuestros hombros.
¿Está bien el concepto hispanoamericano?
Me da igual. Se les puede llamar criollos, se les puede
llamar latinoamericanos, se les puede llamar
hispanoamericanos. Y, de hecho, se trata de una
mayoría que vive desde el sur del Río Grande hasta
Patagonia y que está invadiendo los EE.UU. ahora,
exitosamente; y que tiene características culturales muy
homogéneas con singularidades derivadas de la matriz
indígena dentro de la cual se forma e inserta; y que lo
general es este elemento hispánico o latino que nos
identifica. Normalmente hablo más de latinoamericano
para incorporar a Brasil dentro de esto.

II. ACERCA DE LA CONQUISTA Y LA RESISTENCIA
ANDINA.

¿Cuál es el significado histórico de la conquista, de
la llegada de Pizarro? ¿Qué reflexión le merece eso
más que como hecho militar, etc., e histórico?
Es el punto de partido de nuestra inserción dentro del
desarrollo capitalista, en condiciones en las cuales las
fuerzas productivas no estaban en la capacidad de



20

absorber todas las posibilidades de desarrollo capitalista
que venían con la conquista. Luego, muy poco tiempo
después, en la medida en que esto era ya una sociedad
de clases y con un nivel de desarrollo sumamente
complejo, en pleno proceso de desarrollo hacia el
feudalismo, en menos de un siglo se formó una
burguesía nativa a partir de un sector de clase que es el
de los curacas, la clase curacal. Ellos, ya en pleno siglo
XVI, fueron progresivamente asimilando todo el conjunto
de mecanismos de apropiación del mercado que era
propio de la burguesía comercial de esa época, y durante
el siglo XVII se convirtieron en, cada vez más, factores
promotores del desarrollo de un mercado interno y
tuvieron todas las características de la burguesía:
explotación de las masas pauperizadas del campo,
explotación de los diversos sectores de la población
sobre de los cuales actuaban como comerciantes, etc.; y
a través del arrieraje, y a través de la intensificación de la
producción manufacturera, ellos pasaron muy
rápidamente a una condición burguesa nativa que
durante el siglo XVIII tuvo que enfrentarse al régimen
colonial, por su condición nacional. Una burguesía
nacional contra un sistema colonial en donde el sistema
colonial venció porque tenía mucha más fuerza que
nuestra burguesía nacional indígena incipiente.
Fue nuestra única burguesía que hubo, ¿no?
Es la única. Lo que después hemos tenido es burguesía
dependiente en todas sus formas. Burguesía nacional
con fuerza y capacidad nacional de poder transformar
este país nacionalmente, pues no existe.
Esto empieza con la conquista -o sea, nuestra inserción
en el sistema capitalista en condición colonial-, e
inmediatamente tuvimos una posibilidad de resolver
nacionalmente nuestros problemas durante el siglo XVIII,



21

pero fuimos quebrados a sangre y fuego. Y una de las
cosas que a nosotros nos han vendido como idea, es que
este país siempre fue muy tranquilo. Cuando lo escucho
al buen señor este, Belaúnde...
Un país que no es violento pues siempre hubo paz
Es la cosa más ignorante que se puede decir sobre la
historia del Perú. En este país no ha habido un solo año
paz. Desde el día en que llegó Francisco Pizarro hasta
hoy, ni uno solo. Todo el siglo XIX después de la
revolución de Túpac Amaru, por ejemplo. Después de la
revolución de Túpac Amaru entre 1780 y 1781 (abril del
'81 cuando cayó Túpac Amaru), hasta 1824 que fue
cuando los criollos, en asociación con los burgueses del
norte y del sur, arrojaron del Perú a los políticos
españoles. Aparentemente, no había pasado nada más
que unos cuantos pronunciamientos de los héroes de
Tacna, de Cusco, etc.; sin embargo, en cada año había
un promedio de diez levantamientos campesinos.
Durante ese tiempo, que se supone es la época de
mayor achatamiento del movimiento campesino.
No ha habido una sola época, no ha habido un solo año
en la historia del Perú, en donde no se haya dado una
confrontación de lucha, especialmente de los sectores
campesinos, frente a las condiciones de desarrollo
colonial. Y la lucha tuvo siempre un contenido nacional
concreto en contra de las condiciones de poder colonial.
De modo que es una historia muy dura la que hemos
tenido estos 500 años. Historia de constante
enfrentamiento frente a la condición colonial.
Hay una parte importante en la historia del Perú, que
es la versión de cómo se conquistó este imperio. Por
ejemplo, las versiones con que nos deformaron en el
colegio, de que hubo una ayuda divina, de una



22

superioridad cultural y racial de los europeos, del
absolutismo exagerado del inca (caído el inca, caído
el imperio), o lo que ahora propone Franklin Pease (y
me parece que están de acuerdo Pease y John Murra),
quien dice que la máxima densidad demográfica
influyo en la caída del Estado inca.
¿Cómo la máxima densidad demográfica?
Que la economía está en función del manejo de la
población, de movilizarla y alimentarla, y que esto
llegó a un tope, a un límite máximo, más allá del cual
ya no se pudo manejar eficientemente a tanta gente y
devino la crisis.
Ajá.
Waldemar Espinoza en su libro "La destrucción del
imperio de los incas", hace ver que los reinos
señoriales conquistados por los incas, no aceptaban
mansamente la opresión; y en cuanto los europeos
abrieron una grieta en la dominación incaica, ellos
por allí aprovecharon y apoyaron la invasión
extranjera. ¿Cuál es la versión que Ud. tiene de la
conquista? ¿Cómo fue así de "fácil"?
No, no fue fácil, no fue fácil. La conquista nos la han
contado como fácil, ha sido una de las etapas de lucha
más cruentas, más duras, más difíciles, que hemos
tenido en la historia del Perú desde que llegó Pizarro
hasta que terminó la conquista, digamos, con Toledo.
Son 40 años. Termina la conquista el día que matan al
último Inca y el último inca es Túpac Amaru I.
De los incas de Vilcabamba.
Los incas de Vilcabamba que armaron la resistencia.
Pero no es sólo eso, sino que la conquista pasa por toda
la etapa llamada de las guerras civiles y quienes
luchaban en las guerras civiles eran fundamentalmente



23

nuestra gente; eran Chancas, Lucanas, Soras, que
estaban metidos dentro de estos ejércitos resolviendo el
conjunto de contradicciones que se habían desarrollado
en los últimos siglos en el Perú. La conquista es el
resultado, la solución de las contradicciones internas del
sistema, eso es todo. Y tenían sus propias leyes, se
rigieron con esas leyes de contradicciones hasta el último
levantamiento general que armó el mundo andino.
¿Y cuál es la significación del Taki Onkoy?
El Taki Onkoy es el momento en el cual se inicia un
nuevo ciclo histórico, un nuevo proceso histórico, que es
el que va determinar ya la formación de una nueva
burguesía nativa; un reacomodo del sistema de
relaciones sociales con una población que, de 10
millones de gentes, se redujo a un millón en más o
menos 50 años. Entonces, de qué conquista pacífica
podemos hablar en lugares donde murieron 11 ó 10
millones de gentes. Si eso es pacífico, entonces Hitler fue
un santo.
Es evidente que hubo mucha violencia; sin embargo,
Roel habla de que lo que los conquistadores
encontraron acá fueron guerras ceremoniales o
rituales. De igual modo opina Pease...
No, ... qué ritual ni ritual. Cientos de miles de muertos
que hubieron; es exactamente lo mismo cuando dicen
que la conquista del Perú fue una conquista pacífica,
pero a la vez dicen que se murieron, se murieron 5
millones de gentes. ¿Qué cosa es lo que representa esto?
Dicen que es por enfermedades, cierto. Dicen que es
porque la gente se suicidaba, cierto. Dicen que es en
muchos casos por guerras, cierto. Vamos a ver qué es lo
que ocurre efectivamente. ¿De quién es la
responsabilidad de las enfermedades? De los invasores;



24

es consecuencia de la invasión. Yo puedo matar con
armas y puedo matar contagiando mis enfermedades.
Ellos trajeron enfermedades.
Las trajeron. La viruela y todas esas cosas las trajeron y
mataron a la gente, que es una parte del genocidio. Otra
parte del genocidio es el régimen de hambre y de
despoblación que esta gente impuso. Se abandonaron
los campos, ¿a raíz de qué? Porque capturaban a la
gente para llevarlas, ¿a dónde? A las minas. ¿Para
llevarlas a dónde?, a sus ejércitos. ¿A caso esos
inmensos ejércitos de las guerras civiles eran todos
españoles? Eso es puro cuento. La mayor parte de la
población era indígena; la conquista se hizo con
población indígena.
Carne de cañón.
No, no solamente eso. Resolviendo las contradicciones
internas que estaban vigentes aquí, las gentes buscaban
sus propias liberaciones frente al sometimiento del Cusco.
Eso fue impulsado y desarrollado; las contradicciones
entre Huáscar y Atahualpa, incentivadas, intensificadas, y
el resultado fue una conflagración general. Entonces, las
gentes que iban a los ejércitos o a las minas,
abandonaban los campos; al abandonar los campos, no
había con qué alimentarse; al no tener con qué
alimentarse, la gente se murió de hambre también.
Entonces no sólo enfermedades, sino también hambre y
balas. La conquista fue por esa causa, muy dura. Ahora
se dice que no, que el hecho de la conquista estaba
simplemente en la caída del inca Atahualpa. Si no
hubieran venido los españoles y los Chimúes hubieran
tenido la oportunidad de echarse a Atahualpa, se lo
hubieran echado también. O sea que fue solamente un
pretexto, la posibilidad de que esos caballeros llegaran



25

para -a partir de esto- resolver las contradicciones
internas que existían como existen en todo imperio.
Entonces hubo una suerte de utilización de Pizarro
por parte de los nativos...
Más o menos, como posiblemente hubieran utilizado los
godos contra la invasión de los romanos, si llegaba
alguien que les apoyara en su lucha contra los romanos.
Exactamente igual. Si a nosotros llegase alguien que nos
ayude a echar abajo el imperialismo en este momento,
seguramente que le daríamos la mano también. Es
simplemente así.
Porque la violencia no es solamente a partir de 1532,
la violencia es una constante en nuestra historia.
Se inicia allí, pero no solamente es eso, sino que...
¿Se inicia en 1532?
Se inicia esta forma de violencia donde los elementos de
contradicción son lo nacional y lo colonial. Se da desde
que aparecen las...
¿Pero la violencia en la parte precolonial?
Desde que aparecen las clases sociales.
Porque se habla de que esta sociedad era de un
comunismo agrario...
No.
Se maneja en los foros actualmente.
Comunismo agrario con dioses que mataban con guerras
y con conquistas, con sometimientos, con pueblos
arrasados; ¿qué comunismo es ese?
Parece que también existió una forma de exterminio
selectivo practicada por los españoles.
Claro, ya después del siglo XVI se mantuvieron los
líderes nativos, los dirigentes nativos, que eran



26

fundamentalmente gentes ligadas al estamento religioso,
y contra ellos enfiló la represión. La famosa persecución
de las idolatrías, llamada extirpación de idolatrías, se
convirtió en una de las formas de lucha del sistema
colonial, en contra de las perspectivas nacionales que
tenía la población. Fue una de las formas de lucha más
violenta y feroz y se liquidó a todos los sabios de la
sociedad andina desde el siglo XVI, desde luego, pero en
el siglo XVII es cuando se intensificó muchísimo y se
perjudicó tremendamente para liquidar hasta lo último. Y
a los Amautas, todos, todos. Esa es la razón por la que
nosotros no sabemos cómo es el asunto de los quipus,
cómo era, ni idea, hemos perdido toda esa información
que ahora nos serviría muchísimo seguramente para
evaluar las condiciones del desarrollo técnico y científico
de la población andina.
Pero todo dominio colonial requiere una legitimación
y la legitimidad que se le dio, en ese contexto
histórico, con la evangelización, porque éramos unos
idólatras, etc. Y como dice Marx, la acumulación
originaria, el colonialismo y sus efectos genocidas
son una empresa bendecida, católica y cristiana.
Ese es el papel que cumplió la religión siempre.
Es conocido que la religión católica sirvió para
legitimar el dominio colonial e, indirectamente, el
etnocidio; sin embargo, existen personajes como el
fraile Bartolomé de las Casas, considerado como el
gran defensor de los indios. ¿Qué opinión le merece
la actuación de este sacerdote?
Bartolomé de las Casas, que como Ud. sabe está
desterrado de España ahora mismo, era dentro del
sistema un contestatario. Crítico del sistema,
especialmente en lo que se puede ser crítico del sistema



27

dentro de él. Especialmente en todo aquello que se
apartaba de lo formalmente legalizado. Evidentemente
era un hombre de gran sensibilidad y una capacidad
notable de percepción. Lo que él rechazaba era la
violencia de este proceso y la forma cómo no se cumplía
con los signos doctrinarios de la Iglesia ¿no? A raíz de
eso aparece como un gran defensor de los derechos de
los indios y es el único que señala con mucha fuerza la
conveniencia de, por ejemplo, respetar la salud, la vida
de los indígenas; señala con mucha dureza una serie de
mecanismos de opresión, denuncia las formas de
sobreexplotación de indígenas, que se daban a diversos
niveles en la colonia, etc. Ahora pensemos que todo esto
se da en los comienzos, en medio de plenas batallas;
evidentemente el tipo tenía coraje. Sin embargo, ya
vimos cómo fue nombrado obispo. Bartolomé de las
Casas era un contestatario, pero dentro del sistema.
Parece que De las Casas estaba de acuerdo con la
explotación, pero sin exterminio.
Bueno, la explotación es una cosa con carácter de clase,
no creo que él se haya planteado jamás en esa etapa, la
no explotación; al contrario, él estaba de acuerdo que su
tarea de dominación con la fe cristiana y con la cruz, era
una cosa muy importante. Él vivía dentro de un sistema
clasista muy definido, y dentro de él actuaba. No creo
que en ese tiempo haya habido alguien que se haya
planteado la posibilidad, lejana, de un esquema socialista
dentro del sistema. Hasta que apareció la clase obrera,
no se definió nada de eso.

III. PARA ENTENDER A GARCILASO INCA



28

Dentro de estas aptitudes encaminadas a reivindicar
lo indígena, ¿Cuál es la importancia histórica de
Garcilaso?
Mire, Garcilaso es uno de los primeros que evidencia el
carácter típico de nuestra conciencia alienada, de tipo
colonial. Yo considero que es el representante genuino
del peruano que asume que su tarea histórica es la de
parecerse cada vez más a...
Pizarro
A Pizarro o a los otros. Pero Garcilaso lo hace a partir de
una suerte de orgullo de su singularidad andina, que es
algo que se ha ido perdiendo. Es este aspecto de relevar
la singularidad andina como un proceso digno de ser
admirado, el que los positivistas atacan en Garcilaso.
Hubieran querido que Garcilaso sea un notario que da fe
de las cosas de su tiempo y no un historiador con
capacidad crítica dentro de sus condiciones, dentro de
sus expectativas. Todos los que escribimos, estamos
defendiendo algo de lo nuestro. Garcilaso, en su tiempo
desde luego, deslumbró mucho al mundo entero cómo
era el mundo nativo nuestro, la maravilla que era el
Estado Inca. En el siglo XVIII el papel que le cupo a
Garcilaso es mucho más importante que el que tuvo en el
siglo XVII. Le cupo esto porque le entregó a la burguesía
nativa un instrumento ideológico de lucha fundamental.
Entre otras cosas, por ejemplo, permitió que la gente de
esa burguesía nativa comenzara a usar vestidos del viejo
tipo inca. Se puso de moda, entre esta burguesía nativa,
que las mujeres adornasen sus vestidos con tocapus.
En el siglo XVIII.
En el siglo XVII. En los cuadros del siglo XVIII Ud. puede
ver mujeres vestidas con las faldas o con tocapus, con
atavíos incas. El hecho de que la gente se sintiera
orgullosa de ser andina, de ser descendiente de incas, se



29

debe -entre otras cosas- mucho, a la contribución, al
trabajo, de Garcilaso.
Garcilaso tiene que ser juzgado a la luz de su tiempo y
de sus circunstancias. Procedía del sector de la clase
opresora del Estado Inca y pertenecía a la clase media
de la sociedad española, que en su tiempo representaba
un estigma. Esto influyó para que decida pronunciarse
sobre un Perú que se dignificaba de haber recibido el
aporte hispánico, pero que no renunciaba a su grandiosa
historia indígena. Reclamaba la vuelta al imperio inca.
En el siglo XVIII se dieron óptimas condiciones para que
florezca la influencia garcilasiana y se renueve el reclamo
de la vuelta al incanato. Esto se dio nuevamente en
nuestro siglo. En la década del 20, se volvió a retomar a
Garcilaso. La etapa de Leguía estuvo muy movilizada por
una ideología milenarista fuerte. Hubo grandes
sublevaciones en el sur andino. Garcilaso era muy
importante.
Y la respuesta del Estado fue el genocidio. Parece
que, en Ayacucho, Puno, Arequipa, Cusco -en las
zonas altas- comunidades andinas que proclamaban
el retorno al Tahuantinsuyo fueron bárbaramente
exterminadas por el ejército ¿no?
Claro, claro. Cada vez que se levanta cualquier
movimiento de tipo nacional, es reprimido duramente.

IV. A LOS CIENTÍFICOS SOCIALES

Usted, en la una entrevista que le hiciese José F. W.
Lora Cam, hablaba del rol de la arqueología en



30

relación con el problema étnico-nacional, de la
relación entre formas de trabajo y formas de
explotación, del problema de la tecnología, (¿cuál es
la tecnología adecuada a las particularidades
andinas?), del problema de la organización del
espacio territorial para fines de organización del
Estado a futuro, del problema de las condiciones del
medio ambiente, etc. Todos estos son los grandes
desafíos que los científicos sociales en su conjunto
tienen que resolver para poder "manejar" este
territorio.
Si, definitivamente y Ud. lo ha dicho bien, los científicos
sociales en su conjunto. Cuando se hace la clasificación
de las ciencias en su conjunto, hay la tendencia a
segregar las varias disciplinas científicas y, por esta
causa, hay arqueólogos y hay antropólogos e
historiadores diferentes unos de otros. Esto es un
aspecto que yo he rechazado toda mi vida. Considero,
por ejemplo, que es un gravísimo defecto que los
arqueólogos se formen a margen de los historiadores, de
los antropólogos, de los sociólogos... Considero que los
debilita teórica y técnicamente. Yo creo que, por ejemplo,
un arqueólogo que no tenga una sólida información y
formación de conocimientos en torno a los procesos
históricos contemporáneos, es un arqueólogo castrado;
del mismo modo, considero que un sociólogo que no esté
en condiciones de poder objetivamente analizar las
circunstancias de los procesos ventilados en el Perú en
los últimos 10 mil años, es un sociólogo castrado.
Consecuentemente, el científico social puede sí
especializarse en el abordaje técnico de los elementos
específicos de información.
La diferencia entre un arqueólogo y un historiador está en
que el arqueólogo usa un tipo especial de fuente de



31

información, que son los restos materiales dejados por la
actividad social; en tanto que el historiador es
fundamentalmente un científico social cuyas fuentes son
los documentos que la sociedad crea sobre sí misma; y
el sociólogo o el antropólogo social, es aquel que
constata de manera oral, actual, contemporánea, sus
fuentes son las gentes actuales. Esas son las diferencias
principales. El segregar, en consecuencia, la condición
del científico social como formas específicas, tiene el
grave defecto de conculcar las posibilidades de
desarrollo general de las ciencias en términos científicos.

V. PERSISTENCIA DE LA OPRESIÓN COLONIAL

La violencia actual, la guerra interna que vivimos, ¿es
la continuación y la consecuencia de la lucha de
liberación andina, que para algunos comenzaría en
1532?
No, porque las condiciones han cambiado; esto es muy
importante tenerlo en cuenta porque si no caemos en una
posición metafísica. Estamos insertos dentro de las
condiciones del desarrollo capitalista en su fase final del
imperialismo. Estamos no solamente en la etapa final del
capitalismo sino del propio imperialismo, que ya está
comenzando a manejar sus propias contradicciones en
niveles más graves, uno de los cuales es la disolución de
la Unión Soviética.
Después de la liquidación de nuestra burguesía nativa en
el siglo XVIII nos insertamos en el capitalismo de otros
modos. En la misma época en que se planteaba la toma
del poder burgués en los EE.UU., aquí Túpac Amaru se



32

planteaba la toma del poder otras condiciones y otras
características, otra clase de desarrollo. Después de eso,
nosotros ingresamos a una nueva etapa colonial,
producto de la anterior posiblemente, pero en este caso
total y absolutamente absorbida por los países punta de
nuestro tiempo.
Y esta nueva etapa colonial es la que configura la
naturaleza de nuestras luchas contemporáneas. Lo que
en este momento se ventila en el Perú no es tanto el
problema racista. El problema racista es una
consecuencia de la naturaleza de las relaciones, de las
condiciones de clase que existen en nuestro país, porque
la burguesía es blanca y el proletariado es de color.
Entonces, por eso, el racismo tiene sentido en este país.
Cuando desmadejemos esto, nos vamos a dar cuenta
que hay zambos burgueses y que hay cholos burgueses,
todo eso. Pero mientras no desmadejemos esto, se
seguirá identificando al sector explotador como blanco y
al sector explotado como gente de color.
Entonces, aparentemente, el problema parece ser de
razas y no de clases.
Así es. Pero las condiciones de desarrollo capitalista que
se inician a fines del siglo pasado y que en nuestro país
tiene su plena compenetración en este siglo (Leguía es
posiblemente el principal vector de este proceso de
inserción en el sistema capitalista), tiene sus
consecuencias en la naturaleza de nuestros conflictos.
Pero el conflicto al que hemos llegado, en la medida que
se ventila el conjunto del sistema, está cuestionando el
sistema desde el lado del pueblo, del movimiento popular
en su conjunto. Entonces, lo que se está ventilando es el
todo. Se están ventilando las contradicciones nacidas en
1532, las desarrolladas en 1800, al comienzo de 1800,
fines de 1800, y las que se desarrollan a lo largo de esta



33

etapa del desarrollo capitalista, que son las más
importantes porque es la etapa del genocidio más
violento. Después de la conquista no ha habido peor
etapa de genocidio que esta: es cuando han
desaparecido la mayor parte de las poblaciones nativas;
es cuando la sobreexplotación de la población ha sido
más intensa; es la etapa en la cual se ha destruido la
mayor parte de nuestra riqueza. La Oroya se ha
convertido en desierto a partir del siglo XIX,
especialmente en el siglo XX. Lo que ha ocurrido con Ilo
es de estos años, estos últimos 20 ó 30 años. La
desertificación de valles como el de Lima a través de su
conversión en ciudades, es producto de este tipo de
desarrollo. La macrocefalia urbana, es producto del
desarrollo capitalista. O sea, los grandes los grandes
problemas que en este momento estamos ventilando y
que tenemos que solucionar, son problemas que nacen
del desarrollo dentro del régimen capitalista. Ese es el
régimen que a nosotros nos somete y nos deteriora.
La liquidación del régimen capitalista nos ha de permitir a
nosotros avanzar en otra dirección, para poder realizar
nuestra tarea de liberación nacional. Pero esta tarea de
liberación nacional es parte de nuestra tarea de
liquidación del sistema capitalista, porque ambas cosas
están juntas. No están separadas para nosotros.
Para el pueblo y los sectores de avanzada, ¿cuáles
cree que son las más importantes tareas a corto y/o
mediano plazo? Ud. como investigador, ¿qué opinión
tiene?
De luchar. No tenemos otra alternativa que luchar y
luchar. Yo creo que esto es a largo plazo. No creo que
sea a corto plazo. La lucha será muy dura, larga...



34

Quisiera que Ud., para terminar esta entrevista, nos
hiciera una reflexión sobre una cita de José Carlos
Mariátegui. Dice:"La burguesía es fuerte y opresora
no sólo porque detenta el capital sino porque
también detenta la cultura. La cultura es el mayor
gendarme del viejo régimen". Ahí hay un desafío a
los intelectuales progresistas de hacer una guerra
ideológica, de formarse y combatir toda esta
justificación que es la historia del Perú. ¿no? De la
legitimación de todo este mundo colonial que Ud.
muy bien ha expuesto. ¿Qué reflexión le merece todo
esto?
Totalmente cierto. Además, eso está históricamente
probado ¿no? Dicen que el poder está detrás del fusil. Es
cierto. Pero detrás del fusil está la ideología, la posición
de clase, la posición ideológica. Esto está sustentado a
través de diversas formas de razonamiento, de
racionalidad. La razón colonial es una de estas formas.
Justifica plenamente la explotación y dominio. Y la razón
colonial tiene, pues, teóricos fundamentales. En el Perú,
por ejemplo, en arqueología, comienza con Máx. Uhle;
continua con todos aquellos que sostienen posiciones
como la del aloctonismo y cosas así. Parte de la
justificación de la necesidad que tienen los pueblos a
recibir la influencia de otros para seguir avanzando. Esta
es la base de la teoría.
¿En eso consistió el rol de Max Uhle?
En eso consistió el rol ideológico de consolidación del
sistema, de Max Uhle o el que tiene Kauffman, por
ejemplo, ahora ¿no es cierto? Su papel aparentemente
objetivo y neutral, bien con todos y con todo, es un papel
profundamente reaccionario y cuyo objetivo es probar
que la única manera de avanzar es a partir del elemento



35

extranjero que llega aquí. Quizá es una forma de justificar
el colonialismo.
Cuando en realidad es falta de identidad
Desde luego, pues la historia es la constantemente
presentación de que todo lo nuestro es atrasado, todo lo
de fuera es lo moderno. Y no sólo en eso, ¿ah? Eso lo
encuentra Ud. en el campo incluso de las ciencias
naturales. En todo el campo de la ciencia, siempre esto
está asociado a una posición frente al país. Cuando la
gente dice... qué sé yo... "el Perú es un país sentado en
un banco de oro", está diciendo una cosa profundamente
reaccionaria. Es exactamente al revés: es un pueblo
maravilloso sentado en un montón de basura. Hemos
podido transformar desiertos, convertirlos en jardines.
Hemos podido transformar las montañas en lugares
altamente productivos. El banco de oro ha sido para los
extranjeros. Se montaron sobre nuestros cerros para
convertirlos en oro. En cambio, lo que más nos ha
servido a nosotros es esa gran capacidad de trabajo que
transformó, especialmente en la época pre-colonial, la
difícil geografía de este país.
Como intelectual progresista, ¿qué mensaje les daría
a los estudiantes, a los maestros, que son los que
van a leer sus declaraciones?
Que traten de organizar su resistencia en función de una
perspectiva de lucha, porque de otro modo serán
arrastrados, serán liquidados, por las condiciones de
opresión tan violentas que nosotros tenemos en este
momento. La única forma de sobrellevar esto es
luchando. La otra forma es organizar sus estudios en
función de esto, tratar de orientar su vida en función de
esto.



36

La tarea fundamental de todo lo que hagamos es lograr
la transformación de este país para que todo cambie
radicalmente en el menor plazo posible.
Y respecto de los tan trajinados 500 años, ¿cuál es
su reflexión? ¿Qué debemos reflexionar al evaluar
los 500 años de dominio colonial?
Que los 500 años significan que estamos hoy, en 1992.
O sea, que nuestro punto fundamental de referencia es
hoy día y que, en consecuencia, lo que necesitamos
evaluar es por qué estamos hoy como estamos y qué es
lo que ha ocurrido dentro de estos 500 años para que
estemos como estamos. Porque esto nos va a servir para
tener un proyecto del futuro, que es lo que necesitamos,
y para nosotros mismos saber hacia dónde vamos.


